

図1 アジャンタ第17窟外廊天井



図2 アジャンタ第2窟仏堂左室天井



図3 アジャンタ第2窟仏堂右室天井

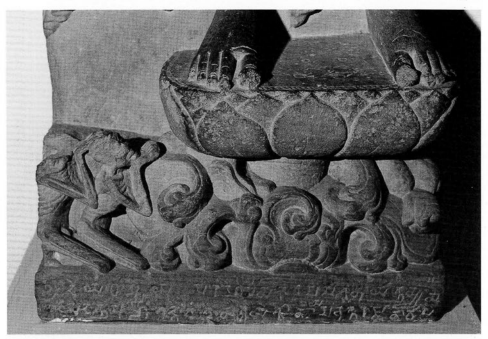


図4 観音菩薩立像台座下 (ニューデリー国立博物館)



図5 仏立像台座下 (サールナート考古博物館)



図7 アジャンタ第16窟天井

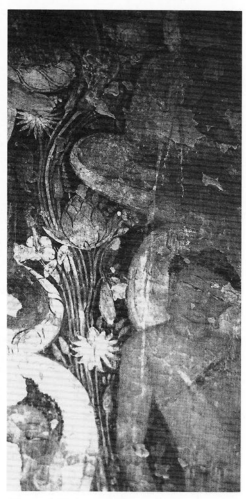


図 6 舎衛城での奇跡 (アジャンタ第1窟)



図9 アジャンタ第1窟天井

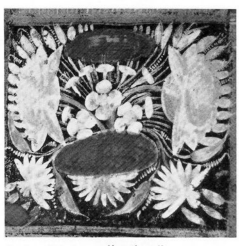


図8 アジャンタ第17窟天井

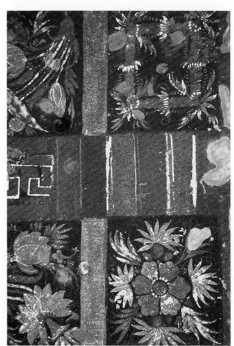


図11 アジャンタ第17窟天井

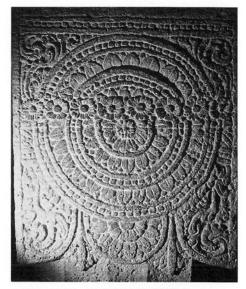


図10 アジャンタ第1窟柱浮彫



図12 アジャンタ第1窟天井



図13 アジャンタ第1窟天井



図14 アジャンタ第1窟天井



図16 アジャンタ第17窟天井



図15 アジャンタ第17窟天井



図17 アジャンタ第17窟天井



図18 アジャンタ第17窟天井



図20 アジャンタ第17窟天井

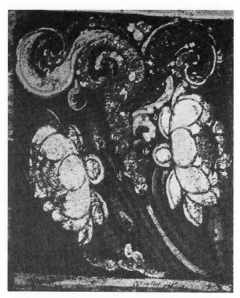


図19 アジャンタ第2窟天井



図22 アジャンタ第16窟仏堂天井



図21 アジャンタ第17窟天井



マラ祠堂入口装飾 (A型)



ブマラ祠堂入口装飾 (A型)

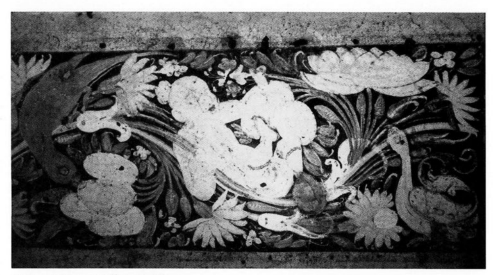


図25 アジャンタ第1窟天井





図26 アジャンタ第1窟天井

図27 ヤクシー (バールフト欄楯・インド博物館)

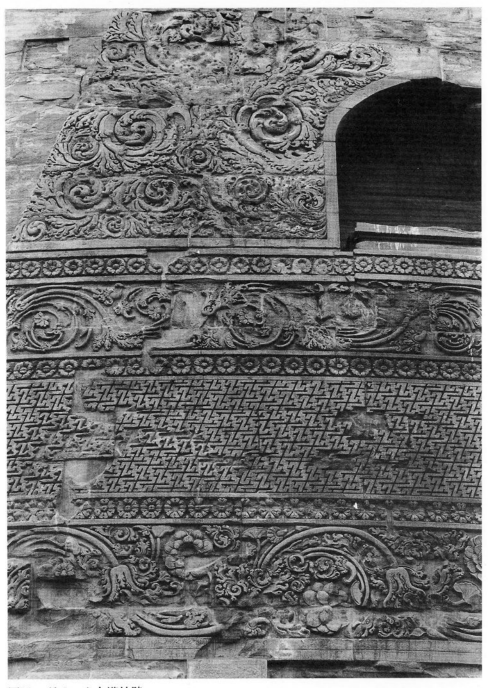


図28 ダメーク大塔外壁



図29 ダメーク大塔外壁



図30 ダメーク大塔外壁



図32 転法輪印仏坐像光背 (サールナート考古博物館)

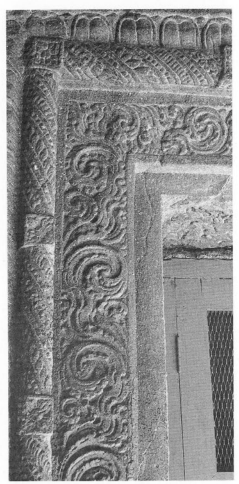


図31 アジャンタ第5窟入口装飾



図33 デオーガル・インドラの象を救うヴィシュヌ



図34 アジャンタ第21窟柱



図35 アジャンタ第23窟柱



図36 アジャンタ第2窟柱



図37 アジャンタ第3窟



図38 オーランガバード第3窟



図39 アジャンタ第23窟



図41 アジャンタ第5窟



図40 アジャンタ第26窟

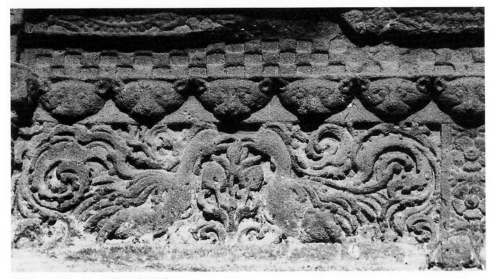


図42 アジャンタ第1窟外壁



図43 アジャンタ第1窟外壁



図45 アジャンタ第19窟



図44 アジャンタ第19窟



図47 アジャンタ第17窟



図46 アジャンタ第17窟天井



図49 アジャンタ第17窟



図48 アジャンタ第2窟天井



図50 アジャンタ第1窟



図51 アジャンタ第1窟



図53 アジャンタ第2窟天井



図52 アジャンタ第20窟入口装飾

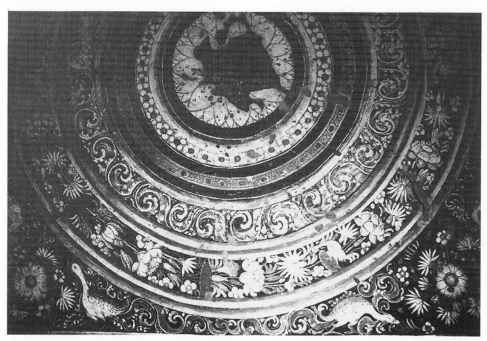


図54 アジャンタ第2窟天井



図55 アジャンタ第17窟天井



図56 アジャンタ第17窟天井

# インドグプタ期の蓮華系植物表現について

――アジャンタ石窟を中心に ―

安 藤 圭 季

はじめに

交えつつ、植物とは思えないような形にまで展開するこの文様は、本来いかなるモチーフに由来するのであろうか。 れた作例によってその片鱗はうかがい知ることができる。回転や飜転を繰り返し、時には上昇気流のような動きを 地に拡がり、文様史上の一潮流として大きく展開した。まだ充分なトレースを経てはいないが、各地に遺された優 にその萠芽がみられ、六世紀に入って盛んとなったようである。その後長くしかも広い範囲にわたってアジアの各 インド・グプタ期には、激しい回旋と粘りのある動きをもつ独特の植物文様が数多くみられる。五世紀にはすで

る水草文であることを概括的に論じた。すなわち水面上の蓮華の活動を支える水中の茎や若芽の働きこそ、豊かに らその源流をグプタ期に盛行する植物文様に求め、これが水面下の蓮の若芽のもつ生命感の表出をモティーフとす 筆者は先に、法隆寺金堂旧壁画・六号壁(阿弥陀浄土図)にみられる植物表現の考察に際して、当然のことなが

そして何ゆえにこれほどの拡がりをみせるに至ったのだろうか。

したのである。 して聖なる花・蓮華の蓄蔵するエネルギーの源泉であるという考えから、この観念的文様が生れるに至ったと推測

らば、この文様の汎アジア的な展開についても有力な指標を提供することになるであろう。 におけるこの文様の起源と展開の大綱を明らかにすることを目ざしたい。その結果として、一つの視点が定まるな 本稿では、アジャンタ石窟にみられる諸例を中心として、グプタ式水草文の実態をさらに詳細に観察し、インド体語では、アジャンタ石窟にみられる諸例を中心として、グプタ式水草文の実態をさらに詳細に観察し、インド

たものである。宮治昭先生の御教示を得た部分が多いが、なお不備な点が多いことと推察する。大方の御教示にま なお、小論は専門外ともいえるフィールドにおいて、短期間のうちに収集した限られた資料にもとづいて立論

## 、グプタ式水草文の分類

#### 蓮華座下の水草文

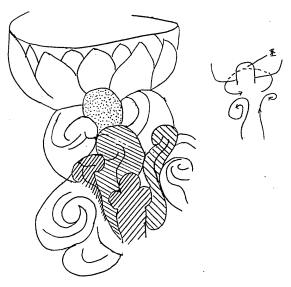
まず最初に、立体的に表わされた蓮華座下の水草文についてみてみよう。

の両側から上方へ左右相称的にそれぞれ外向きに回転する形と、蓮茎の右手前から蓮華の背後を大きくめぐって巻 タ・インド博物館)の脇尊の場合である。蓮華座下の一団の水草文を構造的に分解して考えてみると、下方から立 その基本的な構造をもっともよく示していると思われるのが、サールナート出土の仏三尊像(六世紀・カルカッ (挿図1の斜線部分)と、蓮華座の真下の主茎に絡みつく部分とに大別される。主たるものは、

うな動きを示す部分は、 し、これに続く頂上部分も瘤状の頭部をなす。この特色は、 きつく部分である。 いずれも回転の先端部はふくらんだ瘤状の丸みをもつ。それに対して中心部の浮游上昇するよ それ自体顕著な回転性はもたない。 最下方から立ち昇る部分では、先端が三つの突起をな 下方の左右から延びる外向き回転形からの枝分かれ部

以上のような構造から、水中の若芽が茎になろうとする様を観念的に表現しようとした文様ではないかとの想定

分にも共通している。

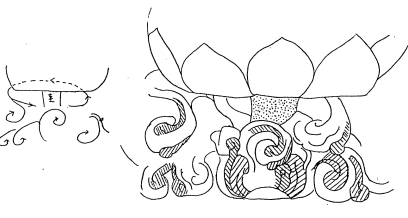


挿図1 サールナート出土仏三尊像脇尊蓮華原 (カルカッタ・インド博物館)

起は、それらに内在するエネルギーのかたちであり、みせるのである。水中の茎や芽に必ず伴なう瘤状の隆主たる一茎は蓮華直下の生命の働きが水面上の豊かな蓮華る。茎は大きく回転しつつ、新しい芽を生み出している。茎は大きく回転しつつ、新しい芽を生み出している。茎は大きく回転しつい、新しい芽を生み出している。茎は大きく回転しつい、新しい芽を生み出している。

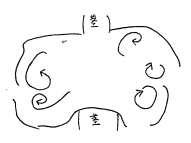
弧形から上へ伸びる部分と、向って右から左方へ蓮の国立博物館)の場合である。基本構造は、最下方の円ルナート出土の観音菩薩立像(六世紀・ニューデリーこの例に次いでやや展開した形態を示すのが、サー

生命の根源のエレメントに近いものであろう。



挿図2 サールナート出土観音菩薩立像蓮華座 (ニューデリー国立博物館)

この二例よりさらに展開し、複雑さの極みを示すのが、サールナ



挿図3 サールナート出土仏立像 (サールナート考古博物館)

旋形と、上方で蓮茎を抱く若茎はそ

と解することができそうである。と解することができそうである。と解することができそうにみえる部分があり、周辺にもそれに類似の形とみてよい。円弧形の真上には、あたかも先端に深い切れ込みをもとができる。この場合、主たる文様は上方の蓮茎を巻きめぐる部分とができる。この場合、主たる文様は上方の蓮茎を巻きめぐる部分とができる。この場合、主たる文様は上方の蓮茎を巻きめぐる部分とができる。

ト 表わされている。各所にみられる回考 転を示す部分が相拮抗して等価値に的 の場合である。ここでは下方から立 の場合である。ここでは下方から立

現の上では観念化が一段と進み、混であり、多極化の様相が著しい。表心をなす部分を区別することは困難れぞれ対等の重みをもつ。もはや中

沌の中にすべての要素がひとつとなって、一団のエネルギー文様と化している。

下の主茎の根元にあたる部分に展開すること、第二にそれ自体は花や葉をもたないこと、第三には瘤を伴った回旋 以上のように、立体的に表わされたグプタ式水草文にはいくつかの共通の特色が認められる。第一は必ず蓮華の

形を基本とし、粘っこく執拗な生命感を具えていることである。

# (二) 蓮華下の絵画的水草文表現

(1) 絵画的蓮華表現の二態

となろう。そこで水草文の分析の前に、蓮華そのものの表現に注目しておこう。 可分の関係にあることになる。したがって水草文は蓮華文の一部ともいえることとなり、水草文のありようととも に蓮華そのものの表現についても眼を配る必要が生れてくる。その上で両者の表現法の異同についての理解が可能 さて、水草文を水面下の蓮の若茎・若芽の生態に基づく文様であるとすれば、当然のことながら水上の蓮華と不

#### )写生的蓮華の表現

きるが、それらを大きく分類すると、写生的表現と文様的表現になる。 アジャンタ石窟の天井・壁面・柱(柱の場合はほとんどが浮彫)では、きわめて多様な蓮華表現をみることがで

びてゆく。そこにはゆらゆらと水中になびき動く植物をみるような気分がある。主軸となる一本がとくに太く、他 た時にはゆるやかなカーブを描きつつ、数本から十数本の茎が一団となって増減を繰り返しながら、上へ上へと伸 化現を表わしたこの壁画の仏と仏との空隙に、下から立ち昇る蓮茎が表わされている。時にはほぼ直線に近く、ま 写生的な描写を示す一例として、第一窟仏堂前室右壁の「舎衛城での奇跡」(六世紀初頭)をみてみよう。千仏

上へ伸びてゆく。 は中細と極細のものとが適宜組み合わされている。要所に萼が配され、そこから新たに多くの蓮茎が生じ、

花は蓮華だけではなく、 各種のものがある。まず蓮華についてみると、大型と中型とがあり、斜め上からみた形

えて、小さな四弁花や五弁花もみえる。これらの花に混じって、時おり巻蔓が小さく描かれている。 (以下「斜面花」と呼ぶ)または側面花として表わされる。これに大・小の蕾が加わる。 蓮華以外では、数多い細長の花弁をもつスイレン様の花(斜面花形と側面花形あり・以下スイレンと記す) この例に典型 に加

的にみられる写生的な蓮華は、多くの場合縦長の空間に蛇行する主茎によって表わされている。 主茎の伸び方には、蛇行タイプのほか、稀に大きく回転するものや、下から上へほぼ直線的に立ち上がるものな

どがある。しかし、天井のほぼ正方形の区画(長方形に近いものも混じる)に表わされたもっとも一般的な場合で 以下のようないくつかのパターンが大勢を占める。

茎が伸びるパターンである。この場合、蓮華や荷葉を文様が始まる下方の位置に表わすことが多い。さらに画面ほ 次に、一隅からではなく、 るものと、少しずれた所から生じるものがあり、またその始まりの部分に萼を表わす場合と萼のない場合がある。図り 想定している。この場合、 っているのに対して、下から上へ伸びるという描写性が基本となっている。第三には、 もっとも多いのは、左右どちらかの隅から対角線状に主茎が伸びるタイプである。これには一方の角を起点とす 下方の萼から生じる形はみられない。先述の一隅から生じるタイプが空間を装飾的に扱 画面下方の広い部分から上方へ多茎が伸びるパターンがある。これは画面の下端を地と 画面のやや下方から三方へ

以上のいずれの場合も、各画面に描かれた茎の数の多さが注目される。少ないもので六~七本、 多いものでは二 ぼ中央から四方に均等な感じで展開するタイプもある。

るさまは実に美しい。日本の仏教美術には見られないアジャンタ石窟の植物表現の大きな魅力ということができ み合わされているものがある。このような異様に数多い茎が、ほどよい太・細のリズムを示しながら平行して流れ 十本を越え、七~八本から十数本の間にあるものが多い。各茎はすべて均一の太さではなく、 段と細い茎がこれに添う。 少なくとも二種の太さをもつが、複雑な例では、極太から極細に至る五種が巧みに組 太い主軸に対して、

花・側面花の三種がみられる。 なスイレンは、 この流麗な蓮茎には実にさまざまな形の花が咲く。まず蓮華では、大・中・小があり、その描写は全花形・斜面 多くが側面花として表わされる。蓮華・スイレンとも蕾の状態が混じることはいうまでもない 斜面花・側面花では最下段の蓮弁はほとんどが反花形をなす。頻出するやや小ぶり

これらに加えて極細の茎の先には巻蔓がみられることが多い。 もつものがある。 朝顔状の小花が咲くこともある。稀には果実がみられ、それにはほぼ球体を成すものと、表面に凹凸のある実粒を 各種の小花が彩りを添える。もっとも多いのは四弁花で、半ば以上の画面に登場する。さらに五弁花や、 さらに細葉形の穂草状のものも多数現われるが、これは別種の水草を表わしたものであろうか。

以上のように、アジャンタ石窟の蓮華表現は、 その無数に近く描かれた天井画にあっても、まったく同一の構図を見出すことは困難で、変化を意図した制作 異常な多茎を共通項としながら、きわめて多様な表現をみせてい

#### ② 文様的表現

者の発想の豊かさが偲ばれよう。

場合である。その第一は、 写生的表現に対して、文様的に表わされた蓮華に注目してみよう。 何といっても各所の天井の中央に配された大蓮華であろう。これについては次章で詳し まずは蓮華の全花形として象徴的に現

に配された六~八弁の蓮華のまわりに同心円状の区画を重ね、それぞれ花弁を巡らせて巨大な花形を造っている。 くみることにする。また第一窟・第二窟の柱には、全花形や半花形の蓮華が浮彫で表わされている。 すなわち中心

は通常の天井の方形区画以外にも、柱と柱の間のやや広い方形部分に好んで用いられた。 ある。花には各種のものがあるが、管見の及ぶ限りでは明らかな蓮華を表わしたものは見当たらない。このタイプ とる例がある。そのひとつは、区画の中央に中心となる花を置き、その周囲にひと回り小さい花を配するタイプで 先にみたように、天井の方形区画に描かれた蓮華の多くは、何らか写生的表現をみせるが、時おり文様的表現を

花のない例もある。花綱の概形は方形もしくは円形を基本とするが、稀に八の字形やX字形などもみられる。これ の文様的表現には、ごく稀に亀甲形を並べてその中に各一個の小蓮華風の小花を配する例もある。 は方形もしくはそれに準じた区画に表わされるほかに、横に並べて連続文様として展開することもある。 次に、四方に配された小花を花綱状のものでつなぐタイプがある。多くは区画の中央にやや大形の花を置くが、 このほ か

りわけ大蓮華の示す象徴的形態は、荘厳空間の中で中心的な役割を果している。 様を主体としたものであり、原則として茎や葉を伴うことはない。量的には写生的蓮華表現に及ばないものの、 以上のように、文様的蓮華表現としてあげうるものは、蓮華・スイレンおよびその他の小花など、 いずれも花文

# ② 蓮華表現と水草文との関わり

## ① 水草文を伴わないタイプ

まず、水草文を伴わない蓮華表現について注目してみると、これには大別して二種がある。

第一は蓮華を中心とする花だけによる表現である。蓮華・蕾・荷葉のほかに、スイレン・四弁花・穂草状の水草

とも大きく表わし、スイレンこれに次ぎ、四弁花、五弁花などはかなり小さく描かれる。 果実などで構成され、これには最下方の萼を起点とするものと、萼のないものがある。花のなかでは蓮華をもっ

穂草の先端の動きが画面に好もしいリズムを創り出している。また傑出した構図を示すものとして、第一窟天井の(🔞)シ 輪の蓮華が咲き、二十本を越える茎のつくる条線の流れは、 く回転しつつ、そこから荷葉を含めたさまざまな花を生じさせている。上方へ巻きこんだ主茎からは、下向きに大 柱間にみる例があげられる。左端から伸びる茎が画面ほぼ中央の萼の位置で一気に数を増やし、さらに上下に大き 葉から果実が生じている。空隙部には四弁花や穂草状の水草が配されるが、太細二種の茎がつくる流れと、 第一窟天井の一例では、 大輪の蓮華が二輪、一方は側面花、他方は斜面花として表わされる。 あたかも水面にみる波動を思わせる。 <sup>(図3)</sup> 左方では側面 並んだ 形荷

らに果実が加わる。 に注目しておこう。 腰かける形で表わされる。上下二ケ所の萼からは多くの茎が派生して伸び、さまざまな花が咲き誇り、 をみると、長方形の画面に蛇行する主軸を配し、その下端に一対の水鳥、ほぼ中央にヤクシヤが右手で主茎を握り が多く、ごく稀に牛や猿、 されることの多い水鳥は、 水草文はみられないが、蓮華が動物とともに表わされる場合をみておこう。描かれる動物は圧倒的に水鳥 本例にみられるようなヤクシャを含む動物たちが主茎に絡む形は、 象、巻貝などがみられる。またヤクシヤと思われる人物も時おり混じる。荷葉の上に配 一羽もしくは一対で描かれ、花をついばむ形で表わされることが多い。第一 他にも多くの例があること 時にはこれ 窟天井の例

### ② 水草文の混じるタイプ

次に蓮華の下に水草文が表わされるタイプに移ろう。

インドグプタ期の蓮華系植物表現について

このタイプでは、原則として蓮華の下方の萼の部分が変形して水草文となる。その水草文の表現には三種が認め

幅が顕著で、もはやそれ自体が中心となっているタイプ(第三型)である。 られる。 第二は水草文が発達し、 第一はあくまで蓮華そのものの描写に主眼を置き、わずかに萼の部分に水草文がみられるタイプ 蓮華と対等な感じで表現されるタイプ(第二型)、そして第三は、さらに水草文の増 ( 第

して、 並ぶ場合があり、それらの組み合わせによってさらに複雑な形態をつくる。水草文の位置は、第一型・第二型では並ぶ場合があり、それらの組み合わせによってさらに複雑な形態をつくる。水草文の位置は、第一型・第二型では から生じた垂直の主軸に絡むが、時には絡まないで左右へ展開するだけの場合もある。第三型については、 蓮華の下という原則に従うが、第三型になると蓮華自体が表わされないことすらあり、もはやその基本原則から脱 から派生する回旋形が瘤を伴うという基本形は前二者と同様であるが、瘤が回旋形の両側に配される場合と片側に の内外に、 第一型・第二型の水草文の形象は、萼の片側もしくは両側が伸びて回旋形をなし、萼の基部に近い部分や回旋形 独立した世界を創り始めたともいえよう。 多数の瘤状の隆起を伴う。また萼から新たに別の水草文が生じることもある。多くの例では回旋形は萼 一ヶ所

じて水草文が広がりをみせるさまは、いちおうここでは第二型の異例としたが、第三型の要素を内包するともいえ 萼から上方へ吹き上がるように水草文が表わされ、さらに上部で左右へ回転を重ねつつ展開する。主茎から萼が生 に配し、左方の蓮華の茎の根元には水草文が小さく示される。画面中央に描かれたひときわ太い主茎から萼が生じ、 ここで第二型の異例として、第二窟天井の一例をあげておく。画面の左右に斜面花形の蓮華を二輪、 背中合わせ

置に瘤を配し、その先端は逆方向への回旋をみせる。概形は萼の変形ともみえるが、すでにその形象を離れ、 ここでは画面中央に回転を重ねる動感に充ちた水草文が大きく描かれる。激しく屈曲する蔓茎は左右の対照的な位 第十七窟外廊天井には、 第三型に属するデザインが数多くみられるが、そのうち特に優れた一例をあげておこう。 個

と考えるべきであろうか。本例をはじめ、第二型・第三型の優れた例は、観念の形象と現実の形象が混じりあう精 どが配されるが、肝心の蓮華はみられない。巨大な水草文が、主役たるべき蓮華の役割をあわせもつようになった の魅力ある抽象形を成している。水草文の周辺には三つの荷葉、中型のスイレンが二輪、四弁花や朝顔状の小花な

神的な表現として、高い境地を感じさせるものが多い。

外廊では、 らに柱の浮彫では、全花形や半花形の蓮華丸文を囲む方形枠の隅に水草文を表わすことが原則となっている。 ある。また管見では一例であるが、文様的な蓮華の蓮肉部から水草文が飛び出るように表わされるものがある。『図3』 最後に、文様的蓮華表現に水草文が伴う例をみておこう。天井画にはほとんどみられないが、例外的に第十七窟 画面の中心に表わされた花から外へ展開する文様的表現のなかに、 水草文が示される例がいくつか

現の第三型ではその束縛を離れ、自在な形と大きさをもつに至ることが注意される。 面的表現の第一型および第二型については、表わされる位置が蓮華の下である点で共通している。 のきわめて密なる関わりを表わそうとしたものとみられる。 ね瘤状の隆起を伴う点と、主たる水草が主茎に絡む形とは両者に共通のものである。この絡みは当然水草文と蓮華 蓮華下の水草文の平面的表現について概観したが、最初にみた立体的表現との異同はどうであろうか。 構造的には、 しかし平面的表 多くの回旋を重 平

# 三 その他の水草文の諸様相

(1) 連続唐草文

ここでは水草文を主なモチーフとする例についてみてゆくことにしよう。

これらのうち、もっとも重要な筋は連続文様への展開である。その様相をブマラ出土祠堂入口装飾 (六世紀初頭

頃)の二例から考えてみたい。 (註3)

単位文称から成り、その一部はさらに上方へと展開をみせる。この単位文様の集団的な動きと多くの回旋蔓によっ 文様と呼ぶ)である。地から生じたこの単位文様は、明らかに浮游上昇の動きを示し、白菜風の形象は多数のこの を抱くように絡みつき、この点は上方の他の文様単位についても同様である。ここで注目されるのは、画面最下方 配され、 大きく巻き込む多数の茎が、夥しい数の瘤を伴って基部から三方へと展開する。 に、上方が大きく開いた白菜のような形を配する。この形態は萼の展開形と考えられる。先端を思い思いの方向に に表わされた、二つもしくは三つの瘤からなる頭部と長く伸びる尾によって構成された一単位 画面には下方から上方へ、重いうねりをはらんだ粘りのある流れが表現されている。 例(以下A型とする)では、 原則的には二つ並びを一単位としている。最下方でみると、茎のうちもっとも大きく伸びたものは、 下から上へゆるやかな蛇行線を描いて主茎が伸び、上・中・下の三ヶ所それぞれ 瘤のほとんどは巻き込みの外側に (以下この形を単位

風の形象の右側には半截形の小蓮華がみえるが、この方には主茎とつながる茎はみられない。 (823-3) このような流れの空隙二ヶ所には、それぞれヤクシャが片腕を主茎に絡ませる形で表わされる。また下方の白菜

あり、 にもなろう。 た形と考えることもできる。この考え方に立てば、この単位文様は産み出された生命の最小単位の形象ということ 形づくる数多くの回旋形は、複数の単位文様をその背に負い、あるいは胸に抱いている。さらに回旋形の主軸部分 に執拗に繰り返される陰刻線を、単位文様のもつ長い尾と解釈すれば、 この例においては、単位文様が文様構成の最小単位となっていることは明らかであろう。巨大な白菜風の形象を 多数のエレメントを包み込んだ白菜形は、次なる生命を生み出す初発的な形であるという解釈も成り立つ。 画面全体を流れる粘りのある複雑な動感は、まさに生命のエレメントが織り成したエネルギーの帯で 回旋形自体を単位文様の重なりの結果生じ

躯のヤクシャの誕生に対応するものかもしれない。 文のエネルギーがヤクシャを生み出したという考えも可能になる。下方右端にみえる二つの半花形も、 味が、一段と積極的に理解されてくるように思う。すなわち、ヤクシャと水草文は二にして一の関係にあり、 以上のような考えをさらに進めると、水草文の間に配された二躯のヤクシャが主茎と絡むポーズをとることの意 あるいは二

出す根源と考えられていたとしても何の不思議もない。 起点に、茎を抱く形や、臍から主茎を生じる形で表されることが多い点も注目される。すなわち万物を生み出す大 などが表現されていたことが思い起こされよう。ヤクシャは入口や窓など、開口部の縁取に配される連続水草文の(🛭 🖺 🔾 🗓 いなる力をもつ蓮華の一部である水草文は、やがて蓮華となるべき存在であり、 ここで前章でみた、 写生的蓮華の平面的表現において、 水草文の有無に関わらず、蓮茎に絡む形でヤクシャや猿 蓮華同様にさまざまな生命を生み

ものとの一体化を示すかのようなポーズが多い。このような古い伝統を有するヤクシーの絡みのポーズが、グプタ は複雑な回旋を示す単位が六個(そのうち上端の一個のみは小型)、縦並びに配される。下方から平行して伸びる 期においては水草文とヤクシャとの間にそのまま応用されたかのようにみられることは興味深 であり、多く樹木とともに表わされる。あるものは枝先に手を伸ばし、 以上みたA型が多少とも絵画的表現をとどめた連続文様であるのに対し、より文様的な例がB型である。ここで以上みたA型が多少とも絵画的表現をとどめた連続文様であるのに対し、より文様的な例がB型である。ここで さて植物に絡みつく存在といえば、 豊饒の女神ヤクシーと樹木の関係が想起されよう。ヤクシーはもともと樹神 あるものは樹幹に手足を絡ませ、 樹木その

下方にみられる二瘤形単位文様の集合による形態であることは明らかである。数ヶ所に蓮華の側面形が文様の空隙 大きく回転する主軸は、 その先端から逆方向へと回転をつなぐ。回旋形の外側には二連の瘤がほぼ等間隔で並び、

(先述のように二個の瘤と長い尾をもつ)は収束して主軸文様を形成し、

ひとつの回旋形となる。

インドグプタ期の蓮華系植物表現について

多くの単位文様

と共通する単位文様がほぼ平行して数多く表わさ

が水草文だけによる抽象的文様構成である。 を充塡するように配されることを除けば、



挿図 4 ブマラ (B型) う。 文の 形を並べた文様帯で縁取られていることも、 生んでいる。またこの文様全体が、 れるために、あたかも水波を重ねたような効果を 以上のように、ブマラの二例は連続文様として 一部としての水草文を象徴するものといえよ 小蓮華の全花

見対照的ともいえる形をみせるが、ともに最小単位は共通しており、 その集積によって回旋形やさらにはヤクシ

ャなども生み出すという、 流動展開のなかの化生創造の筋が想定された。

化形式とみるべきものであろう。この方はやや生動感に乏しい。 感じられ、 輪の蓮華 る十本前後の茎の束と、その各所にみられる白菜風の萼の部分の水草文とが、連続文様の軸流を形造り、これに大 ダメーク大塔の外壁には大別して三種の唐草文(六世紀か)がみられる。第一型は帯状の空間に配された蛇行す 次に、水草文によるさらに発達した連続文様の形態を、ダメーク大塔の外壁に求めてみよう。 (正面・背面を交互に配する) が加わっている。 全体に旺盛な感じの表現である。本例の上方に配された幅の狭い帯状空間に表わされた唐草は、 茎は互に押し合うほど密に、 水草文の広がりには生気が その略

次いで第二型では、文様は横長の画面にほぼ左右相称に展開して完結している。 画面の中心に、 蓮華上に蹲踞す

すべて

A 型

となり得ると考えられていたことは、ほぼ明らかであろう。(ffe) や小花などが生まれる例は、先にみたアジャンタ石窟の天井画にもしばしばみられ、時には荷葉も生命産出の主役 大形の荷葉が生じ、 れた水草文の萼は、 るヤクシャが両手に水草文の茎を握る形で表わされ、その左右の萼から蛇行線を描いて主茎が伸びる。各所に配さ その上にはそれぞれ水鳥が表わされる。荷葉を起点として蓮華文を表わしたり、 先の開いた白菜形に展開し、そこから伸びた回旋形は茎に絡む形を示す。萼から伸びた茎には 荷葉から果実

文を付した形象もしくは開口部を起点とする文様デザインとして理解することができそうである。 みられ、グプタ式水草文の到達した表現世界の高さを示すものといってよいであろう。 波頭をつくり、渦潮に至るというすべて水の動きを思わせる点は、水中で生きる植物の形質を深く捉えた表現とも 望する大景観を思わしめるものがある。水草文形成の因子ともいうべき単位文様の統制された動きが、 が渦巻形象に収束して第二の単位文様となり、巨大なエネルギーの大いなる拡散を表わす様相は、 よる構成である。各所に大形の渦巻と化した回転形がびっしりと密に配されるが、それぞれの形象を子細に分析 第三型は、区切りのない広い範囲に展開をみせるもので、 先述の場合と同じく水草文の最小単位の集合体である。渦巻の配置に法則性はないが、長方形の四辺に宝玉 主軸をもつタイプの連続文様ではなく、水草文だけに 無数の単位文様 渦潮の流れを一 波動をなし、

文様と面による文様とがみられる。 ネルギッシュな感じが強く、魅力的なものが多い。 口や窓などの開口部の場合はほとんどが浮彫で、先述のブマラ祠堂B型タイプがもっとも多い。絵画では線による口や窓などの開口部の場合はほとんどが浮彫で、先述のブマラ祠堂B型タイプがもっとも多い。絵画では線による ところでアジャンタ石窟では、連続唐草文をなす水草文が、柱や天井など縦長の区画にしばしば用いられる。入 数の上では後者が圧倒的に多く、 その表現は線によるタイプにくらべてよりエ

最後にグプタ期の光背の例に簡単に触れておこう。まずサールナート出土の転法輪印仏坐像(五世紀末・サール

側面形の蓮華が表わされる。そしてその空隙を塡めるように、多くの瘤を伴う回旋形の水草文が縫うように蛇行し ナート考古博物館)の円光背では、蛇行する主茎の八ヶ所に水草文の萼を配し、各所に茎のない半花形と茎をもつ

期の蓮華表現では、萼は多く水草文で表わされ、そこから多数の茎を生じる増殖のポイントとして機能していた。(※6) 四本単位の焰のような図文の意味はわからないが、萼のもつ増殖力の余力のようなものの表現かもしれない。 旋を示す水草文の一部が付されているので、それから生れたものに違いないが、これまでみてきたように、 揺れ動きを示しつつ上方へと立ち昇る、四本単位の焰のような形象である。この形象の基部の一方には、 位文様からなる三葉形がみえ、さらに類似の形が上方へ伸びている。注目されるのは、萼の真上から、ゆるやかな されたそれとも共通している。ここで転法輪印仏坐像の萼の部分に再度注目してみよう。萼の基部には二瘤頭の単 この多瘤式水草文は、デオーガルのヴィシュヌがインドラの象を救う場面(六世紀初頭) 下方の蓮華の下に表わ 小さな回

感に水草文との共通性は認められるが、やや趣を異にする。後述する第一窟天井にみられる別種の水草文の筋かと て区切られた空間を塡めるのは、巾広の昆布のようなものの飜えった形であり、瘤は伴わない。その粘りのある動 面上方でX字型に絡んで完結するが、要所の萼はきわめて小ぶりで、そこに水草文はみられない。 光背文様の複合的構成が顕著で、水草文はやや影がうすい。 ジャマールプル出土の仏立像(五世紀・大統領官邸蔵)の光背では、両肩口から上へ蛇行して伸びる主茎が、正 また、 本例の光背には、 明らかに西の方に系譜が求められるパルメットや花綱による文様帯がみられ その主茎によっ

繰り返し、一見通常の唐草文様にみえるが、数多い回旋形や飜転する葉にみられる陰刻線などは、グプタ式水草文 サールナート出土の仏立像(四六五~四八〇・サールナート考古博物館)光背では、 きわめて細い主軸が蛇行を

の特色を引くものと考えてよかろう。

様としている。 マトゥラー出土のジナ坐像(五世紀・ラクノウ博物館蔵)の光背では、帯状の葉形を飜転させて連続文 粘りのある葉形や、葉先が小さく回旋するところなどには、水草文の特色が示されている。

## (2) 蓮華文中心部の水草文

浮彫に限定される。形態には全花形と半花形があり、いずれも連珠文で囲んだ蓮肉部内に表わされる。 蓮華文の中心に水草文が表わされる場合をみよう。アジャンタ石窟ではこのタイプはほぼ柱に表わされた

の周囲には水草文を、上下どちらかには半花形の蓮華を配するのを原則としている。

解釈については、絵画の場合を含めて極めて重要な問題と思われるので、次節であらためて検討することとしたい。 辺だけを動物相とし、 表現されるものは二種に大別される。第一はマカラや水鳥、馬、瘤牛などの動物を水草文とともに表わす場合で 動物はすべて、上半身ははっきりと表わしながら、下半身は水草文と同化している。なかには頭部とその周 他の大方を水草文とするものもある。このような動物と植物とのフュージョンを示す表現の

めて数多い瘤がまるで連続文様のように並んでいる。 肢などははっきりしているが、頭の一部の形態は水草文である。対して画面の右方は水草文で塡め尽くされ、 珍しいモチーフを示すものとして、第二十三窟の一例をあげておこう。画面の左方にマカラの頭部が上向きに表 大きく開いたその口からヤクシャと思われる人物が上半身をのぞかせている。マカラは眼や口、 鰭状の前 きわ

いばむ形をとることが多い。そのほかにも蓮華を加える例はあるが、きわめて小さく表現されたり、充塡文様的に 動物と水草文のほかに、数は少ないが蓮華が加わることもある。表わされる動物が水鳥の場合は、 嘴で蓮華をつ

扱われることが多く、主文様にはならない。

散する形をとっていることは注意されよう。 や六窟にみられる。これらの蓮華文中心部が水草文だけの場合、萼の形象はみられないが、いずれも一ケ所から拡 単位文様で塡められている。ほぼ類似のデザインが二十三窟にあり、これとは逆に下から上へ展開する例が第二窟(🛭 🛣) つの回旋形が下方へ伸びる。中央のそれはもっとも大きな回旋形をつくり、左右はそれに従う形をとる。 第二は、蓮肉部分のすべてを水草文とする場合である。第二窟の例でみると、上端左寄りの部分から主として三 空隙部は

### (3) 満瓶より溢れる水草文

ここでは柱頭におかれた満瓶から溢れるように表わされた水草文について注目しておこう。(ホルルル)

また実粒状のものなどが配される。その両側から水草文がS字型を描いて溢れ出すように表わされ、 頭におかれた瓶のすぐ上に半截(稀に全花形あり)の蓮華が生じ、その左右には蕾や側面花、 二十三窟・第二十四窟などや、オーランガバード石窟などに多くの事例をみることができる。 プタ期にあっては満瓶から水草文が溢れ出る形として表現されるようになる。アジャンタ石窟第三窟・第七窟・第 生命の水が湛えられているという満瓶から蓮華が生ずるというデザインは、古くより好まれたものであるが、グ 基本的な形態は、 あるいは別種の小花、 重く豊かな垂

の蓮華と蕾の両側に表わされるが、同一平面ではなく一段奥からいかにも溢れ出るように立体的に表現されている。 満瓶に湛えられた水が勢いよく溢れているかのような表現は、いかにも水草文に似つかわしいといえよう。 アジャンタ石窟第三窟の一例をみよう。満瓶の口縁中心部に全花形の蓮華、その両脇に蕾を配する。水草文はそ 下をみせる。

心に左右へ水草文が広がっていく。あるいは満瓶から生じた蓮華が生み出したものとも理解できようか。『図3] 相称に展開させるものである。第三窟の一例では満瓶から生じた蓮華のすぐ上に三辺宝珠的な形が生じ、 オーランガバード石窟には、より複雑な形のものがみられる。上述の基本的形態の上方に、さらに水草文を左右 それを中

## ⑷ 動物とともに表わされる水草文

合も稀にあるが、それについてもここで取り扱うこととする。 次にアジャンタ石窟を中心に、水草文が動物とともに表わされる例についてみてゆこう。さらに蓮華が加わる場

ここでは紙数の関係上、要点を述べるにとどめ、詳細は別稿に譲ることとする。 ポイントを成しているといっても過言ではない。したがってその様相を詳細にわたって考察する必要を感ずるが、 さて、このタイプに属する例は絵画・浮彫のいずれについても数が多く、アジャンタ石窟の荘厳における魅力の

文は動物形に連なる部分で内向きに回旋し、さらに下方へ伸びて外向きに回旋して終る形をとることが多い。(図3) まず浮彫からみてみよう。浮彫としてもっとも眼につくのは柱の持送り部である。ここには多くの場合動物が配 その表現は、 いずれも外向きの側面形を示す。表わされているのはマカラが圧倒的に多く、水牛、瘤牛、象などもみられ 頭部および前肢を含む上半身を動物形として表わし、それ以下の部分を水草文としている。水草

は持送り部と同様で、いずれも下半身が水草文となっている。(těo) 区画そのものに表わされることもある。ここでもマカラが主流をなすが、水鳥の占める割合も少くない。表現方法

柱の一部に方形の区画を設け、その中に連珠文による丸文をおき、円内に動物を配する例もみられる。

また方形

アジャンタ石窟を一巡してみると、動物の表現例の数はマカラが群を抜く。単独で表わされるのはもちろん、ヤ

などがある。いずれも全像のほぼ八割を具象的に表わすが、尾羽根や冠毛は水草文となっている。またマトゥラー 端に外向きに二頭のマカラを表わす例がある。二頭の下半身の水草文は画面中央で絡みあい、複雑な動きをみせる。 は具象形を示すが、胸部以下は水草文と一体化している。 出土の仏立像 である。このパターンは仏の天蓋の部分にも多用され、あらゆる画面における区画法として、きわめて多くの例を 端には、一つの定式のようにマカラが配される。これには絵画・浮彫の両様がある。この場合は全身を表現するの クシーなど神像の台座になることもあり、これらの像も下半部は水草文となっている。また、 図4:4! いて嘴を合わせる一対、また一方は頭部を上げ、他方は頭を地につける対照的な一対、さらに同一方向を向く一対 みることができる。ここでもマカラはその下半部は水草文として表わされている。これとは逆に、 さらに注目されるのは、対い合った二頭のマカラの口から吐き出された帯状のものによって、画面を区切る方法 マカラ以外では、水鳥が一対で表わされることが多い。例えば第一窟外壁では、 ほぼ上半身だけを表わすことが多いため、 (五世紀・マトゥラー考古博物館)の光背上端部には、 やや事情は異なるが、 蓮華をはさんで一対の鳥が配される。上半身 頭部の一部に水草文を伴うことが多い。 横長の区画に、 仏像の後屛の左右上 蓮華を中心にお 横長の画 の両

成る海から動物たちが頭を出しているかのようで、 種の一対を表わす例にくらべ、両者の積極的な絡みがみられるが、下半を水草文とする表現は同様である。 がみられる。 また第二十六窟ではマカラと獅子が争うように絡み合う組み合わせがそれぞれみられる。 これとは別に、二種の異なった動物を一画面に表わす例がある。第十七窟には、マカラとヤクシャ、マカラと牛、 三種の動物の下半をつくる水草文が錯綜し、脈絡をたどることが難しいほどである。 異種の動物を二頭もしくは三頭絡み合わせる例がある。 もはやすべてが混然一体と化し、不思議な融合世界を形造 これにはマカラが含まれる例とそうでない このような場合は、 むしろ水草より また第

形の画面に二~四頭の水牛を表わした例がみられる。(図8) マカラ、水鳥、 次に絵画に移ろう。各窟の天井画には、動物と水草を合わせたデザインが頗る多い。単独で描かれるものでは、 ヤクシャ、水牛、馬、猪などがあり、 水鳥は一対で表わされることもある。第一窟天井には、長方の場は一対で表わされることもある。第一窟天井には、長方

身を水草文としている。 ここにみられる水草文の構造は、これまでみてきたものと同様に、 その表現は、水鳥に関しては冠毛と尾羽根を水草文とすることが多いが、他の動物は浮彫同様、 動物相と水草文の比率はさまざまであるのも浮彫の場合と同じである。 原則として下半

多いが、第一窟や第十一窟を中心に表現の異なるタイプがみられる。第一窟の一例をみながら考えてみよう。

多くの瘤を伴った回旋形で表わされることが

だろう。 (図51)。 られず、 途中枝分かれした部分も小さな回旋や瘤状の隆起を示しつつ、粘りのある動きをみせる。ここでは図文的な瘤はみ 裂け目から帯状の形が回旋しながら伸びてゆく。この帯は激しく回旋と飜転を繰り返しながら、互いに絡み合う。 から上半身は隈取りの手法によって立体的に描写されるが、腹部のあたりで一転して左右に開く形に変わり、その 横長の画面に四頭の牛が配される。右の三頭はほぼ同一方向を向き、左端の一頭は振り返る形で天を仰ぐ。 水草文も蔓茎状ではなく葉に近い形態をみせる。総じて植物的気分が濃厚で、絵画的な表現といえる 頭部

は別種の表現が存在したことは重要である。 に使った配色が成され、 本例は特に彩色効果が優れている。三頭の牛を淡赤色とし、水草文の表を黄色、裏を赤にするという暖色を有効 各窟担当の工人の系統とその技掚の格差を示すものであろうか。いずれにしても、 一種の熱気を帯びた作風を示す。この例のような絵画的表現の優作は第一窟に集中してい これまでみてきた水草文と

二七

と動物と植物の合体生物の現象を呈しているが、これをいかに理解すべきであろうか。 の原則となっていることは明らかであろう。各窟によって違いはあるが、この表現をとる例は実に多い。一見する 以上のように、 アジャンタ石窟において、 動物を水草文とともに表わす場合、下半身を水草文とすることが一つ

物の合成に積極的な意味は見出せない。(誰:) オリジナルから遠ざかっていく。このような現象はデザインに多くみられる。しかしながらこの筋では、 この場合は下半身の植物化という考え方である。特定の具象の本来の形が崩れて、モチーフの意味は曖昧となり、 まず思い到るのは便化現象である。本来全き形で表わされるべきなのに、あるところから別のものに変わる

集積によって成るとする一種の世界観があった。雲気形から具象形への変成過程を表わした多くの事例は、 象にみえる。この考え方に立てば、こちらも化生表現ということになる。 とを物語っている。具象形の一部に雲気形をとどめた形態は、下半を水草文とするグプタ期の表現と一見類似の現 これとは逆の考え方もできる。例えば古代中国においては、「気」を万物生成の因子とし、あらゆるものは気の そのこ

仏堂の荘厳世界の中で現われていることに思いを至せば、おのずとそれらの奥にある思想が見えてくるように思わ アジャンタ石窟の諸例をどちらとすべきか、 形の上からだけでは判断できない。 しかしながら、 この形が

現象を逆方向からみて、化生表現とする考え方が提唱されるようになった。したがって私のこの考え方がとくに新 解釈を与えることになる。化生の様ざまな段階に応じて、どのような比率で現われようとも問題はないのである。 この現象を「化生」 かつては一般にこのような現象をいわゆる便化現象として理解することが常識化していた。 表現とするならば、 動物表現に占める水草文の比率が一定ではないことについても、 しかし近年、 類似の 妥当な

奇な着想というわけではない。今後多少の議論はあっても、 化生説は容易に揺るがないであろう。

#### (5) 単独の水草文

最後に、単独の水草文について触れておこう。

開口部の縁取り部分に頻繁に用いられ、また横長や縦長の区画にも好んで表わされた。この形式は第一七窟の天井 型的な例については、すでにブマラ祠堂入口のB型において考察を加えた。アジャンタ石窟においても、この形が や柱など、 水草文だけの構成は、連続文様とそうでないものがある。 稀には絵画にもみられるが、主に浮彫による連続水草文の定式であったと考えられる。 数の上では連続文様が圧倒的に多く、そのもっとも典

ここでは、水草文単独の連続文様として一例をあげておきたい。それはアジャンタ石窟第二十窟入口装飾のもっ

萼から生じた水草は下端を垂下させ、残りは上方へ伸びて左右に回旋形をつくる。この形式は管見によれば一例だ

とも内側にみられるもので、中心に太い茎を表わし、左右対称の構成をもつ。茎にはかなり密な間隔で萼を配し、

けであるが、萼から生じる水草文を図文的に展開させた異例として注目されよう。 るが、量的にはさほど多くはない。天井画では第二窟にいくつかまとまってみることができる。 さて、連続文様でない単独の水草文は、ほとんどが天井や壁画などの方形もしくはそれに準ずる区画に表わされ いずれも画面いっ

を伝え、先端は触手を伸ばすように蠢く。いかにも何かを生み出すような、粘っこい表現である。 第二窟外廊天井の一例をみよう。多数の瘤を伴い、画面いっぱいに回旋を続けるその形は、軟体動物の如き感触 ぱいに水草文だけを表わし、萼状もしくは茎状の形象から拡散するように表現されている。

に一歩を譲る感がある。 浮彫の場合も、一ケ所からの広がりを表わす構成では共通しているが、画面にみるエネルギッシュな感覚は絵画 いずれもこれから何かを生み出そうとする、化生の始まりの形とみられる。

### 二、天井にみる蓮華世界

ここでは天井の中央に配された大蓮華を中心にみてゆこう。

蓮華が表わされていたと考えられるが、そのうちここで考察の対象とするのは、現在手元に資料のある十例 アジャンタ石窟の各ヴィハーラ窟の広間・仏堂(前室・奥室)および後廊、ときには前廊の天井の中心部には大

窟一・第二窟六・第十七窟三の各例)である。

色は判明するものについていえば、十例中四例が白である。珍しい例として六弁花形の各弁内にそれぞれ飛天を配 に圏帯が拡がり、その外側を方形が囲んでいる。大蓮華は八弁の例が多く、弁間に下の花弁の端がのぞく。 <sup>[図3]</sup> ので二(第十七窟前廊)、多いもので六(第十七窟広間)、三ないし四程度を標準としているようである。 するものがある(第十七窟外廊)。この大蓮華から複数の同心円が重なり圏帯を形造る。それらの数は、 最初に大蓮華およびその周辺の基本的構造をみてみよう。まず巨大な大蓮華を中心として、その周りに同心円状 少ないも 花弁の

ながら蓮華唐草が表わされることも多く、その場合は通例のように萼部分を水草文としている。 水草文からなる白菜風の形を連ねるA型の連続水草文で、まったくの抽象形を重ねるB型も時おりみられる。当然 蛇行する主軸にスイレン状の花を伴った連続水草文を表わし、次に直行する主軸をもつ連続水草文(水鳥・スイレ ン・五弁花を伴う)、最外圏には宝玉つなぎ文を配している。圏帯の文様でもっとも多いのは、ブマラ祠堂でみた 圏帯にはさまざまな文様が配される。例えば第二窟仏堂左室(圏帯数三)では、もっとも大蓮華に近いところに、

その他の植物文としては、四弁花や五弁花の正面全花形をすきまなく並べる例が眼につく。また動物を主にした

ものとしては、水鳥を絵画的に表わした例がある(第二窟仏堂右室)。動植物以外では、宝玉つなぎ文が際だって 楕円や菱形などの宝玉をつなぐのは水草文である。 加えて、 巾狭の圏帯では玉綱文を配することがある。

らに稀に鋸歯文や放射状の幾何学的文様がみられることがある。

が第十七窟外廊にみられる。 異種の動物がそれぞれに水草文からの化生を示しつつ、互いに絡みあっている。類似例の一段と様式化されたもの なかでも注目されるのは第二窟の仏堂左室で、ライオン風の動物やさまざまなタイプの架空の有角獣など、二頭 二隅ずつに分け、 鬼面などが水草文とともに化生する形(以下動物化生文とする)で配されることが多い。さらに、 同心円を囲む方形の四隅には、しばしば飛天が蓮華とともに表わされる。また、マカラや水鳥、 一方に蓮華と飛天、他方に水草文と動物化生文とをそれぞれ組み合わせて配することも行われた。 四隅を、 あるいは辟邪の 対角の

実に多種の動物化生文がみられ、注意をひく。 ねて圏帯を拡大する例がある(第十七窟広間)。 大蓮華を中核とするデザインは、 同心円を囲む方形枠によって一応完結するかにみえるが、この方形をさらに重 その最外の圏帯にはマカラ、ライオン、象、 鯨など、

たらしい。ここにも多くの萼部分を水草文とした蓮華唐草(水鳥を伴うことが多い)や、動物化生文が配される。 同心円に接する方形枠四方に隣接する長方形の区画は、天井の他の部分とは別格の文様表現の場と考えられてい

画面を多くの小区画に区切ってそれぞれ小花文を表わしたものもある。

その他、花綱文や、

文を主としており、 いえば、 以上のように、大蓮華のごく周辺にみられる文様は、蓮華唐草文(萼は水草文)と連続水草文、 大蓮華の周囲は各種の水草文で塡め尽くされているといってもよかろう。モチーフのこのような選択と配 いずれも水草文と密接な関わりを示す。むしろ水草文の関係しない文様は稀であり、 および動物化生 印象風に

置を示す荘厳は、果たしていかなる思想によるものであろうか。

花」「光明の花」という基本的性格に基づいて、雲崗石窟の天井や壁面および光背などの装飾の意義を考えられた。 無数の出現を表わすことにほかならない。動物は何らか力ある生命体のエネルギーを象徴したものと考えられる。 様として表わすことについては、蔓草の強靱な生命力を背景にもつと考えることができ、花を多数並べることは、 創造力を眼にみえる形で表わすために、さまざまな工夫が凝らされるようになる。すなわち同心円状に広がる圏帯 徴として観念の空間に浮ぶ。その大蓮華は万物を生み出す大いなる創造力を蔵する聖なる花である。 をもつものであることはいうまでもなく、そこで逆行的にアジャンタ石窟の天井装飾をこの筋から解釈してみよう。 という、発生論的理念に基づく装飾法を想定されている。吉村氏の提唱されたこの荘厳の筋は、 例えば天井については、天空に浮游する「天の蓮華」が化生して仏となり、また菩薩となり、あるいは天人となる 蔵する力と発する光は、 綱文は、大蓮華の創造力の所産であるとともに、それ自身の光によって大蓮華の放つ輝きを高らかに説く。 に配された蓮華や水草文や動物などは、 仏の神力によって、虚空に巨大な蓮華が生ずる。仏の頭上に下向きに咲く蓮華=大蓮華は、 天井の蓮華装飾の意味について、 そしてこの同心円は同時に「光明の花」としての蓮華が発する光の表現でもあった。圏帯に現われる宝玉文や玉 眼にみえる光輪となり、そして小蓮華や宝玉となって無数の光点を鏤め、 最初にその解釈を試みられたのは吉村怜氏であった。氏は蓮華のもつ「生命の鼠初にその解釈を試みられたのは吉村怜氏であった。氏は蓮華のもつ「生命の すべて大蓮華の蓄蔵するエネルギーの視覚化であった。唐草などの連続文 まさに仏の神力の象 インドにその淵源 明示してみせる 内に包蔵する

ぶ多くの四弁花や五弁花は、蓮華そのものではないにしても、思想的には小蓮華であると理解することもできるだ 第一窟などの天井に時おりみられる区画いっぱいに表わされた全花式の蓮華はそれを象徴しているし、 圏帯に並 のである。

展開であろう。

水中の新芽の生命力の観念形象である水草文は、当然ながら蓮華を生み、水面上の茎と花葉を支える力であるが、 同時に万物を生み出す根源的因子でもあるから、ここから直接にあらゆるものが生じるとするのはきわめて自然な 一方、小蓮華を介さない化生の形のあったことが多くの事例から想定される。それは水草文からの化生である。

そして下半身を水草文とした動物たちは、後者の系統で水草からの化生をそのままに語っている。未だ具象化して たヤクシャは前者の筋を示し、自らを生み出し、またこれから新たな生命を生み出す蓮華とともに表わされている。 ない水草文だけを表わす場合は、これから始まる奇跡を暗示しているともいえるだろう。 このような二種の化生のあり方は、大蓮華を囲む方形の四隅に端的に示されている。 すなわち全き形で表わされ

う。生れた生命は自らを生み出した仏の神力を讃嘆しつつ、仏の周辺を塡め尽くしているのである。 はすべて大蓮華の生み出した尊い生命であり、ひいては仏の神力が創りだした奇跡の神変相を示すものともいえよ およびヤクシャたち、柱では水草文からの化生を示す動物たちが涌き出るようにそれぞれ表わされている。これら 方形に示された唐草文を主とする植物文様は、大蓮華のパワーの溢出の形ともとれる。さらにその力は天井全体を おおい尽くし、柱をもその表現の場に取りこんだ。天井では、完全な形と水草文からの化生の態を示す諸種の動物 このような仏の神力の視覚化をめざした荘厳は、本来的には仏堂の空間に配されるものであろう。 大蓮華の蔵する創造力は、当然ながら大蓮華のまわりの方形枠内にとどまるものではない。その四辺に接する長 しかしながら

の無限の神力が溢れ出し、 アジャンタにおける大蓮華空間は、 さらなる奇跡を重ねたものと解釈することができようか。 仏堂はもとより広間や後廊、 前廊、 あるいは外廊にまで及んでいる。これは仏

夕式水草文をみることができる。 どみられない。加えて中心となる蓮華の周辺に表わされる植物文はパルメット系が中心となり、グプタ式水草文が(誰:) 表わされることは稀である。莫高窟においてはむしろ、隋から初唐にかけての浄土変相図の蓮華座下や天蓋にグプ にも時代を問わずラテルネンデッキ式の基本構造を示す例が多く、大蓮華を中心とした同心円拡大式の例はほとん のと思われるが、例えば敦煌莫高窟の天井画ではどうであろうか。北魏から唐まで各種の例が遺っているが、 以上のような荘厳の基本思想は、 アジャンタ石窟や雲崗石窟に限らず、さまざまな事例での応用理解が可能なも

むことができる。本尊阿弥陀如来は大輪の金色の蓮華から生まれ(蓮華座)、やがて頭上の虚空に、 つ大蓮華を咲かせる(頂花)。この大蓮華の内に包蔵する創造力は、頂花の周囲に金色の宝相華唐草となってめぐ さて、はるかに時代は後れるが、宇治・平等院鳳凰堂(一〇五三年)では、実にわかり易い形で荘厳の思想を読 やがて方形天蓋の垂れ板の金色唐草を生み、さらに大虹梁両端の金色浮彫唐草となる。 中心に鏡をも

ほかならない。こうして仏は、自らの神力の充満する空間に端座していることになる。(誰)) で、舞い、あるいは合掌して供養しているのであろう。柱絵にみられる化生する菩薩や鳳凰も、 二躯の雲中供養菩薩へと変成する。そして変成して生じた菩薩たちは自らを生み出した如来の神力を讃え、楽を奏 べて金色であることも、それと関連して理解される。小蓮華たる四十九箇の伏花は、わずかに数が合わないが五十 ここでも中心に鏡が配される。いうまでもなく、鏡は光明の花としての表現であり、 そして堂内構架材の各所に、多くが下向きに配される「伏花」と呼ばれる小花形は、小蓮華として解釈できる。 大蓮華から生じる唐草文がす 仏の神力の所産に

や水草文の意義もまたおのずと明らかであろう。蓮華系植物文が単なる装飾ではなく、 アジャンタ石窟の荘厳に立ち戻ろう。虚空の大蓮華が生み出したこの奇跡の空間を思えば、頻出する動物化生文 思想の花として機能し、大

#### 結びにかえて

# ――グプタ式水草文の位置づけ ―

加えて阿弥陀浄土図以外のところで、蓮華から半身を現わしている作例が蓮華化生像と呼ばれ、中央アジア、ガン 浄土変相図の宝池段では、蓮華から誕生する往生者が表わされる。 なわち「観無量寿経」九品往生の部分では、往生者は浄土の七宝池中に生まれると説かれ、これに基づいて阿弥陀 仏教美術における化生といえば、まずは蓮華化生が想起されるが、その理解は小範囲のことに限られていた。す 最後に化生表現としての水草文のもつ意義について、従来の考え方を整理しながらその位置づけを試みたい。 誰もが思い至るのはこの場面であろう。これに

ダーラ、敦煌および雲崗などでこの図像の散見することは知られていた。

階を経て誕生するとされた。ここで吉村氏のいわれる「西方的」化生とは三段跳び式のインド的化生といいかえる という歩幅の大きい過程を示すが、後者はその間に氏が「変化生」と名づけられた中間的形態を含め、数多くの段 のあり方を指摘されている。西方的誕生と中国的誕生がそれで、前者は蓮華から半身を現わし、次に全身を現わす の石窟における諸相を蓮華化生の思想で解いてみせたのが吉村怜氏であった。氏は中国における二種の天人の化生 以上のような「蓮華化生」に対し、大蓮華から小蓮華を経て生命が誕生するという新たな解釈に基づいて、 中国

華が生んだ小蓮華であるとされた。小蓮華はやがて諸物に化生するが、この場合は出入口に配されたヤクシャやヤ パは観念上の大蓮華であり、ストゥーパ自体やそれを取り巻く欄楯や塔門に表わされた膨大な数の蓮華文は、 クシー、 はインドの初期ストゥーパの荘厳を蓮華化生の筋道において解釈された。すなわち、釈迦の遺骨を納めるストゥー て蓮華化生は格段に広い舞台をもつことになった。 吉村氏のこの蓮華化生論に基づきつつ、さらに広く化生の思想と表現を捉えられたのが井上正氏である。(誰写) のちには欄楯に表わされた円形枠内の仏伝やジャータカの尊い場面もそれにあたるとされた。ここに至っ 井上氏

要となる。この観点で堂内の荘厳を解釈すれば、写生的であると文様的であるとを問わず、花のすべては仏の神力 置に表わされており、これも化生表現と考えてもよいだろう。 の象徴たる大蓮華から生じたものと考えられよう。ともに表わされる水鳥やヤクシャなどは、 のものから化生の相を読むことはできない。初期ストゥーパの場合と同様に、図柄の意味を積極的に読むことが必 こうした観点に立って、インドグプタ期における化生の様相をみてみよう。 第一は蓮華からの化生が想定されるタイプである。ここでは化生はすでに完了しているから、 そこには明らかに二つの系統が 叙景とはいい難い位 形そ ある

ものと考える方が自然である。 作例から想定される。そうなれば、 のほか、 時には荷葉が小蓮華としての役割をもち、 例えば不自然な位置ともいえる荷葉の上に配された水鳥は、そこから化生した さまざまなものを生み出す力を示していることが、多くの

発生的には蓮華の直下に表わされることに始まった。やがて絵画的蓮華の萼の部分につきまとうように現れる水草 おいてはむしろこの系統が化生の主役を荷っていたことはほぼ疑いない。水中の新芽の様相から展開した水草文は、 第二は、水草文からの化生である。このことについては従来まったく指摘されることがなかったが、グプタ期に

文は、位置がせり上がって水面上のもののように表わされるようになった。

みられないとされた半成り状況の化生の形は、実は確かに存在していたのである。 べてが化生しつつある形として表現され、今まさに生まれつつある生命がテーマとなっている。従来、インドには やがて蓮華を介することなく、水草文から直接に化生する形が生まれた。動物化生文の誕生である。ここではす

尽くし得たとは思われない。筆者の主たる関心も実はそこにあるのである。 すなわち化生表現の主役の座についたこの〝思想の蔓草〟は、仏の荘厳に欠くべからざる精神的形象となったので を支える立場から対等の位置へと転じ、ついには表舞台で活躍するようになったという発生的な見方も可能である。 この化生表現が果した荘厳における大いなる効果とそれぞれの示す造形の魅力については、本稿において十分に 生命力の因子の集合体である水草文は、エネルギー文様としての普通性と変幻自在な自由な形態によって、 その後に展開する水草文の壮大な広がりは、すでにグプタ期において約束されていたともいえるだろう。

#### 註

1 「法隆寺金堂旧壁画の植物文様 ── グプタ式水草文を中心に ──」『アジア文化研究所年報一九九六』一九九

2 しき一種唐草式の文様」あるいは「海藻に類する一種の蔓草文様」とされ、蔓草の変形とみておられる点は注目される。 ジャンタ各窟の文様を概観された。本稿で扱うグプタ式水草文については、「蔓草の波形文」「蔓草より変化したりと思 アジャンタ石窟の装飾文様について早くに注目されたのは沢村専太郎氏である。沢村氏は浮彫を主たる対象として、ア (「アジャンタ石窟寺の彫刻的文様について」『東洋美術史の研究』所収 星野書店 昭和七年)

3 (『バーミャーン石窟の塑造唐草紋」『展望アジアの考古学 ―― 樋口隆康教授退官記念論文集』所収 宮治昭氏はこの二例を渦巻形蔓唐草文および連続反転渦巻文とされ、後者をバーミャーン唐草文の一祖型とされている。 新潮社 一九八三

井上正『七~九世紀の美術』岩波書店 一九九一年

バールフトの欄楯笠石に表わされた「如意の蔓」では、装身具や衣類などが原則的には荷葉から生み出されている。

インドでは蔓草の節はものを生み出す豊饒のシンボルになっているという。F. D. K. Bosch, The Golden Germ,pp, 23ff

例外的なものとして、第一窟外廊の柱には蓮華の真上に巻貝を完全な形で表わしたものがある。

拙稿(註1)第四章において満瓶と水草文を華足との関連で論じた。

例外的に辟邪の鬼面形は、区画いっぱいに正面からみた鬼面を表わし、周囲を水草文とする。

H.Goetz, "Imperial Rome and the Genesis of Classic Indian Arts, "East and West, volX, nos 3-4, 1959, pp153 ff. H・ゲッツはこの現象をローマ美術の影響としている。

12 11 井上氏前掲書(註4)

10

『中国仏教図像の研究』東方書店 一九八三年

13 第四三五窟 (北魏)、第四三一窟 (同)、第二八五窟 (西魏)、第四二八窟方柱西柱 (北周)、第三〇五窟 (隋)、第三三

窟(同)、第四〇七窟(同)、第三九〇窟(同)、第三八〇窟(隋末唐初)、第二〇九窟 (初唐)、第三七二窟 (同)、第

一二三窟(同) など。

15 14 第三四一窟弥勒浄土変相図(初唐)、第二二〇窟阿弥陀浄土変相図・薬師浄土変相図(同)など。

報』五十二号 井上正「三月堂・鳳凰堂の荘厳世界」『名宝日本の美術』第九巻月報 一九八二年 小学館 一九八二年 同「花鳥浄土相」『清風會

16 吉村氏前掲書(註12)

17 井上氏前掲書 (註4)

また図4・5・28・29・30は宮治先生から御提供いただいたものである。両先生に深く感謝申し上げます。 本稿を成すにあたっては、 佛教大学井上正先生、名古屋大学宮治昭先生にそれぞれの立場から御指導を賜わった。