# 興福寺天燈鬼・竜燈鬼像について

# 見見信にこして

#### [抄 録]

に持つと考えられる『宝物集』所収「灯台鬼説話」との関連が見出どの問題について検討した。図像的典拠としては、釈迦信仰を背景について、これまで明らかでなかった図像的背景及び慶派彫刻とし興福寺西金堂に旧安置されていたと考えられる天燈鬼・竜燈鬼像

に基づいて制作されたものであることを指摘した。現世における釈迦説法の場を再現するという西金堂創建以来の意図された。さらに、造形的にも康弁の技量の高さを再確認すると共に、

植

村

拓

哉

キーワード 天燈鬼、竜燈鬼、康弁、灯台鬼説話、西金堂、釈迦集会

#### はじめに

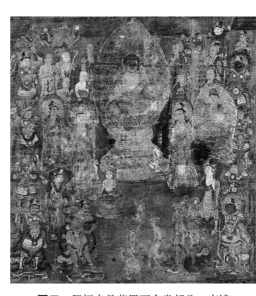
本二像は、後に詳しく触れるように建保三年(一二一五)に制作され事に調和され成立している鎌倉彫刻における傑作のひとつといって良い。強れる像容と肉身表現などにみられる確かな彫技による写実表現が、見溢れる像容と肉身表現などにみられる確かな彫技による写実表現が、見溢れる像容と肉身表現などにみられる確かな彫技による写実表現が、見楽に調和され成立している鎌倉彫刻における傑作のひとつといった他に類事に調和され成立している鎌倉彫刻における傑鬼・竜燈鬼像(図典福寺西金堂に伝来していたことが知られる天燈鬼・竜燈鬼像(図典福寺西金堂に伝来していたことが知られる天燈鬼・竜燈鬼像(図典福寺西金堂に伝来していたことが知られる天燈鬼・竜燈鬼像(図典福寺西金堂に伝来していたことが知られる天燈鬼・竜燈鬼像(図典福寺西金堂に伝来していたことが知られる天燈鬼・竜燈鬼像(図



天燈鬼像 興福寺



ても現状においては不明である。



図三 興福寺曼荼羅西金堂部分 京博

像の類例については遡ってみても知られるところが無く、その点に関し のが存在した可能性については充分考慮すべきであるが、そもそも本二 図二 竜燈鬼像 興福寺 用いられる理解のされ方といえ、この場合も当てはまるといえるだろう。 獣・鬼神像に対して指摘したように、従来から鬼形像に対して一般的に 持させたものと考えられている。ここで示されているような、「鬼」と を加える必要があるだろう。また、本二像の制作意図としては、一般的 迦集会群像を形成する西金堂に安置したのかという問題についても検討 問題に加え、その制作意図及び背景の問題が挙げられる。鎌倉復興に際 しかし、持物、あるいはその荘厳性に特化したとしても、鬼が燈籠を有 いう存在が保有する護持・辟邪という性格は、かつて長廣敏雄氏が畏 に四天王などの足下にあらわされる邪鬼が独立し、仏前に奉る燈籠を護 現状における本二像をめぐる問題点としては、彫刻史上の位置付けの 特異な像容を持つ本二像を新造するに至った経緯、さらに、なぜ釈

いるものと考える。 する典拠やその背景について明らかとはいえず、いまだ問題が残されて

いくものである。 名作といい得る天燈鬼・竜燈鬼像をめぐる諸問題について明らかにして出及び造形的特色の把握、制作背景の検討を行い、鎌倉彫刻史上有数の出るが造形的特色の把握、制作背景の検討を行い、鎌倉彫刻史上有数の抽

### 第一章 概要と関連史料

#### 第一節 概要と特色

お、本節における情報の多くは先学の報告によっている。あくまでも簡単にではあるがここで概観し、基礎的な知見を得たい。なまず、本二像の特色を確認するためにも、その形状と技法について、

右脚を遊脚として岩座に立つ。 古脚を遊脚として岩座に立つ。 古脚を遊脚として岩座に立つ。 古脚を遊脚として岩座に立つ。 古脚を遊脚として岩座に立つ。 方に出し、上下歯及び舌がのぞき、上唇両端からは牙が上出 大きく開けた口には、上下歯及び舌がのぞき、上唇両端からは牙が上出 大きく開けた口には、上下歯及び舌がのぞき、上唇両端からは牙が上出 大きく開けた口には、上下歯及び舌がのぞき、上唇両端からは牙が上出 大きく開けた口には、上下歯及び舌がのぞき、上唇両端からは牙が上出 大きく開けた口には、上下歯及び舌がのぞき、上唇両端からは牙が上出 大きく開けた口には、上下歯及び舌がのぞき、上唇両端からは牙が上出 大きく開けた口には、上下歯及び舌がのぞき、上唇両端からは牙が上出 大きく開けた口には、上下歯及び舌がのぞき、上唇両端からは牙が上出 大きく開けた口には、上下歯及び舌がのぞき、上唇両端からは牙が上出

ともに当初は水晶製であった可能性が指摘されている。が確認される。上出する牙は現在木製の後補であるが、後述の竜燈鬼とが確認される。上出する牙は現在木製の後補であるが、後述の竜燈鬼と三眼ともに玉眼を嵌め、眉や顎には植毛を行ったと見られる無数の孔

竜燈鬼像は、頭髪の小突起を多数作り、蓬髪をあらわす。頭部のほぼ

中央辺りから涌雲状に雲気をあらわし、その上に燈籠を載せ、上目遣い中央辺りから涌雲状に雲気をあらわし、その一に登籠を載せ、上目遣い中央辺りから流雲状に雲気をあらわし、その一端あたりから牙を上出させる。ように曲げ、州浜座上に立つ。側面間では量感豊かな体軀が目に付き、ように曲げ、州浜座上に立つ。側面間では量感豊かな体軀が目に付き、体めて安定感の高い姿が看取される。竜は右肩上に顔を覗かせ、胴体はを燃えの頭後から左肩、胸前を通り、右腋下から背部をめぐり、左脇腹がら腰部を通り腹部正面に至る。

用い留める。竜にも玉眼を嵌入しており、背鰭は皮製である。が確認される。眉には切抜きの銅板を釘打で固定する。竜も本体に釘を玉眼を嵌入し、顎には植毛の痕が見られ、牙は水晶製。髪には切金線

たるようである。 後補部分について触れておく。天燈鬼像では、角、左牙、左手首先、右手指、右足第二―五指、獣皮の上縁及び右側から背面にかけての裾、 雲状の雲気。竜は胴の本体腰背をめぐる部分及び尾の弧状の立ち上がり 部分が後補である。竜が後頭部をめぐる部分及び尾の弧状の立ち上がり が確認されており、竜の胴下方に接する髪の突起部二個が後補部分に当 たるようである。

が指摘されている。
されていた八部衆像及び十大弟子像の台座を改変し、転用していることされていた八部衆像及び十大弟子像の台座を改変し、転用していることまた、本二像が立つ州浜形の台座については、ともに旧西金堂に安置

形像が仏前に奉る燈籠を担ぐという像容が特徴的である。天燈鬼では肩次にその特色について見ていきたい。形状についていえば、やはり鬼

ように思われる。も燈籠を護持する覇気を見せ、「奉戴する鬼」と表現するのが相応しいも燈籠を護持する覇気を見せ、「奉戴する鬼」と表現するのが相応しいに担ぎ、竜燈鬼では頭上に載せるなど、持ち方に差異はあるが、いずれ

る制作背景及び周辺の環境が問題となろう。の限りでは確認されず、その特異な図像を生成するに至る本二像をめぐのような類例は見当たらない。それは、広く東アジアを見渡しても管見のような類例は見当たらない。それは、広く東アジアを見渡しても管見のような類例は見当たらない。それは、広く東アジアを見渡しても管見がいる説が例としては東寺や六波羅蜜寺像など、いわゆる鬼神像や夜叉像

技法上の特徴的な点としては、竜燈鬼を例に挙げれば牙の水晶や眉の技法上の特徴的な点としては、竜燈鬼を例に挙げれば牙の水晶や眉のを節性の向上を企図したものではなく、何らかの意図が働いていたものと節性の向上を企図したものではなく、何らかの意図が働いていたものとがな事項と認識し得る。このような点からは、ただ写実性の追求・装けられるようになるが、本二像では比較的異材を用いる部分が多く、特別な事項と認識し得る。このような点からは、ただ写実性の追求・装飾性の向上を企図したものではなく、何らかの意図が働いていたものとがな事項と認識し得る。このような点からは、ただ写実性の追求・装御性の向上を企図したものではなく、何らかの意図が働いていたものとがな事項と認識し得る。このような点が、本二像鬼を例に挙げれば牙の水晶や眉の様法上の特徴的な点としては後に考察を加える。

#### 第二節 関連史料の検討

は享保二年(一七一七)罹災後の記録であり、本二像があらわれる初出次記』)及び『興福寺由来記』(以下『由来記』)が挙げられる。『日次記』本二像について触れる史料として、『享保弐〈丁酉〉日次記』(以下『日

史料である。短いものなので、関連部分を以下に挙げる。

一、西金堂竜灯ノ像腹内ニ竜灯作者書付

有之願主大法師聖勝生年五十一

建保三年〈亥乙〉卯月廿六日

綿百量 聖勝書判

法橋庚弁作書判

右之書付カ子紙一枚ニ書付有之者也

(〈 〉内割注、/改行、傍線部分筆者注、以下同)

また、寛政七年(一七九五)成立の『由来記』西金堂条では、

天灯竜灯 立像二尺五寸

右二体共建保三年四月廿六日春日大仏師

法橋康弁造

竜灯腹内ニ書付在

綿百量

願主大法師聖勝生年五十一

建保三年卯月廿六日 法橋康弁作

書削

ている。と、記載内容の異同はあるものの、両史料ともにほぼ同様の内容を載せと、記載内容の異同はあるものの、両史料ともにほぼ同様の内容を載せ

なっているといえるだろう。

なっているといえるだろう。

なっているといえるだろう。

なっているといえるだろう。

なっているといえるだろう。

なっているといえるだろう。

なっているといえるだろう。

は疑いなく、同時期、同一工房による造立と考えられる。でれたことが一見して窺える。このことからも本二像の一具性についてされたことが一見して窺える。このことからも本二像の一具性についてど、担当仏師についての問題も残されているが、阿吽で呼応した構図、また、天燈鬼像に関しては、竜燈鬼像との作風の相違が指摘されるなまた、天燈鬼像に関しては、竜燈鬼像との作風の相違が指摘されるなまた、天燈鬼像に関しては、竜燈鬼像との作風の相違が指摘されるな

る。その事績についてみると、 造仏にあたった仏師康弁は、大仏師運慶の三男と考えられる人物であ

・建暦二年(一二一二) 興福寺北円堂再興造像において、四天王のう・建久九年(一一九八) 東寺南大門仁王像及び中門二天像の制作に参加

ち西方天を担当

建保三年(一二一五) 竜燈鬼像造立

いて齟齬はみられないことを確認しておく。 法橋康弁」とあることから、少なくとも竜燈鬼書付にみえる僧綱位につ期に関しては疑問視する向きもある。ともあれ、弥勒仏台座銘に「西方井二日に行われた東大寺供養に際して法橋位についたというが、その時などの事績が挙げられる。『東大寺縁起絵詞』によれば、建久六年三月などの事績が挙げられる。『東大寺縁起絵詞』によれば、建久六年三月

これら康弁の事績は、いずれも運慶主導のもと子息たちが合力し造仏

たい。されていることについても、重要な意味を持つものとして改めて評価しされていることについても、重要な意味を持つものとして改めて評価しな造像であるといえ、唯一現存する作例として代表作である本二像が遺を行ったものであり、この本二像こそが現在確認される最初期の主導的

背景の存在が推測される。以下、問題を絞りながら検討を加えていくこは見当たらない。ただ、当時の興福寺における造仏の復興状況を鑑みると、その多くは勧進による造仏が主として行われてきた時期の中にあっと、その多くは勧進による造仏が主として行われてきた時期の中にあっと、をの多くは勧進による造仏が主として行われてきた時期の中にあったに新造された点も極めて疑問で、西金堂に安置されたことも何らかのたに新造された点も極めて疑問で、西金堂に安置されたことも何らかのたに新造された点も極めて疑問で、西金堂に安置されたことも何らかのたに新造された点も極めて疑問で、西金堂に安置されたことも何らかの教理的背景の存在が推測される。以下、問題を絞りながら検討を加えていくこと、その各種の表情にあれる。以下、問題を絞りながら検討を加えていくこと、

ととしたい。

## 二章 図像的典拠について

### 一節 持物を「奉戴」する鬼

間頭でも触れたように、鬼形像の持物として燈籠が選択された図像は、現存する彫刻作例では類例が無い。水野敬三郎氏は「中国には古く「燭現存する彫刻作例では類例が無い。水野敬三郎氏は「中国には古く「燭現っされている。特に彫刻作例では別材製の持物は破損しやすく、またといい(『開元天宝遺事』)、この女形を鬼形に替えたものが古代寺院にといい(『開元天宝遺事』)、この女形を鬼形に替えたものが古代寺院にといい(『開元天宝遺事』)、この女形を鬼形に替えたものが古代寺院にといい(『開元天宝遺事』)、この女形を鬼形に替を持たせた燭台があったといい(『開元天宝遺事』)、この女形を鬼形に登を持たせた燭台があったといい、(『開元天宝遺事』)、この女形を鬼形に登を持たせた燭台があった。

鬼形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶鬼形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認することができる例として、京博本「興福寺曼茶屋形像の持物を確認する」という。

よく知られているように、運慶は建久七年(一一九六)に南都に下向

いる。このことからも、少なく 門像を造像したことが知られて 弁も加わり、東寺南大門及び中 作しており、さらに同年には康 ることも首肯されるものと考え 形的典拠として採用されたとす いといえ、古典作例に範をとっ 意識していた可能性は極めて高 とも運慶主導のもと制作された において元興寺像の模刻像を制 八夜叉像を模写し、 した際、 た作例を本二像制作にかかる造 元興寺像の模刻像の姿を康弁が (一一九八) に神護寺中門造仏 元興寺の二天王及び 建久九年



図五 中門夜叉像拡大

図四 興福寺曼荼羅中門夜叉像部分 X 線写真 京博

がある。

がある。

ないう図像の典拠については明らかでなく、さらに検討を加える必要役割であったことが推測され、本二像の最も重要な特徴である燈籠を担護寺、東寺像に関しても、「興福寺曼荼羅」中門像とほぼ同様の像容・でいた可能性は考慮されるべきであろう。しかし、恐らく元興寺及び神である変像を参考として西金堂の群像における志向性の統一を計っていた可能性は考慮されるべきであろう。しかし、恐らく元興寺及び神がある。まして西金堂本尊釈迦如来像は運慶によって造像されており、運慶がある。

比較的早い時期から

住寺双獅子石燈籠など、が支えるといった姿は、

は留意され、燈籠や燭台といった仏前に奉じる仏具及び荘厳具において

統一新羅時代の遺品が極めて多くみられること

例は南北朝から室町時代頃のものと考えられるが、このような獅子形像

古く中興山城獅子石燈籠

(図八)や忠清北道法

からず見ることができる。合、持物を、あるいは何らかを「奉戴」する像は古代作例を中心に少ない、行物を、あるいは何らかを「奉戴」する像は古代作例を眺めた場さて、ひとまず「鬼」・「燈籠」といった要素を除いて作例を眺めた場

いえるだろう。また、滋賀・聖衆来迎寺に伝来する鋳銅三具足のうちのが提示されているが、ともあれ奉戴するという形式に当てはまる作例とにかけて連珠と宝瓶のようなものを連続して接続し成っている。この異にかけて連珠と宝瓶のようなものを連続して接続し成っている。この異のものを支える異形像(図六)が挙げられる。柱状の物体は、南北面とのものを支える異形像(図六)が挙げられる。柱状の物体は、南北面とのものを支える異形像(図六)が挙げられる。柱状の物体は、南北面とのものを支える異形像(図六)が挙げられる。柱状の物体は、南北面とのものを支える異形像(図六)が挙げられる。

燭台(図七)では、



図六 異形像 (南面) 薬師寺

本二像以降の作例と

して注目される。他

羅」においても確認 形像は、先にも見た 持物に香炉を持つ鬼 をかたどっている。 底部四辺の脚に鬼形 の香炉(図九)では、 同寺に伝来する同じ は珍しいものといえ 例は、管見の限りで ものに鬼形を用いた されるが、法具その ように「興福寺曼荼 できるだろう。また、 いたと考えることが く鋳銅三具足のうち 一定の形式を備えて



**図八** 石燈籠 ソウル国立博物館



**図七** 燭台 聖衆来迎寺

図九 香炉 聖衆来迎寺

うか。 にも兜跋毘沙門天を支える地天女及び尼藍婆・毘藍婆などが挙げられよ

このように、鬼という要素を除いて「奉戴」という視点で見渡すといくつかの作例を見ることができる。ここで挙げた作例と本二像が有機的な関係性にあるものとは考えていないが、少なくとも、制作にあたり形な関係性にあるものとは考えていないが、少なくとも、制作にあたり形らも、先に触れた運慶制作になる元興寺模刻の夜叉像のみならず、古代らも、先に触れた運慶制作になる元興寺模刻の夜叉像のみならず、古代のを参考にしていたと考えることが出来るのではないだろうか。ただ、たのことからは形姿の参考となった可能性は指摘できるものの、燈籠をて残されている。その課題については、図像的典拠を既存の作例から求めるだけで克服されるようなものではなく、重層的な背景を有するものめるだけで克服されるようなものではなく、重層的な背景を有するものと考える。この点についてさらに検討を加えたい。

## 第二節 「灯台鬼説話」について

『宝物集』に記されているものが早い例として知られる。
「灯台鬼説話」の存在が挙げられる。灯台鬼説話は、平康頼によって治本二像の特異な図像について考察するうえで興味深いものとして、

けん、物いはぬ薬をくはせて、身には絵を書、頭には灯台と云物を軽の大臣と申ける人、遣唐使にて渡りて侍りけるを、如何成事か有

給ひける。(後略) ひれは、鬼泪をなかして、手の指をくい切て、血を出してかくそ書 子弼の宰相と云人、万里の波を分て、他州震旦国まて尋行て見たま うちて、火をともして、灯台鬼と云名をつけて有と云事を聞て、其

深い。 若は灯台鬼説話の一部を抜粋したもので、この後は、子の親への孝養 おさに図像・名称の親近性において本二像と明らかに共通する点で興味 云物をうちて、火をともして、灯台鬼と云名をつけて有」という箇所は、 云物をうちて、火をともして、灯台鬼と云名をつけて有」という箇所は、 この後は、子の親への孝養

知を得ていたことが窺えることも注目すべきであろう。
が掲載されていることが知られ、中世以降では広く浸透し一定以上の認から十八世紀頃にかけて、異同はあるものの概ね同様の構成による説話から十八世紀頃にかけて、異同はあるものの概ね同様の構成による説話が掲載されていることが知られる『下学集』やその他、十三世紀頃などの歴史書、古辞書として知られる『下学集』やその他、十三世紀頃などの歴史書、古辞書として知られていたことが窺えることも注目すべきであろう。

を造る際にその想像力、構想力をかきたてるような「情報」に接していたと考えられる」とし、本二像造立以前に成立していたと考えられる「宝物集」はその情報源のひとつであると推測され、さらに『宝物集』が「唱導者の教義解説のための例話集として使用されていたこともそれが「唱導者の教義解説のための例話集として使用されていたこともそれを裏付ける」と指摘する。このことからは、『宝物集』成立から本二像を裏付ける」と指摘する。このことからは、『宝物集』成立から本二像を立に至る三十年程の間の、世間における認識の広がりの早さを想定することが出来よう。

えられることを指摘されたように、 などの教理的背景を持たない図像を形成する「情報」のひとつとなった は「鬼化」していくという展開も視野に入れるべきであろう。そのよう 像について論じられた際に、唐代の中国人が南洋諸国を羅刹の国と認識 いえる。しかし、かつて淺湫毅氏が薬師寺金堂台座にあらわされた異形 ら人々が創造・変容し、また共有してきた「鬼」とは一線を画すものと と考えることは妥当といえるのではないだろうか。 つことが指摘される『宝物集』所収説話の存在が、本二像のような経典 な意味でも、 た意図的に作り上げられたものである。これは、 『宝物集』 南洋からもたらされた崑崙奴と悪鬼・羅刹を重ね合わせていたと考 などに収録される灯台鬼は、あくまでも「人」であり、 『法華経』及びそれと一体化していた釈迦信仰を背景に持 人が「鬼」そのものである、あるい 窮極的にみれば古代か ま

〈一七八○〉)にあらわされる灯台鬼像(図十)は、頭上の燈台を睨み直さらに、浮世絵師鳥山石燕による『今昔百鬼拾遺』(安永十年

左手で

右手首を握る という形式的 と類似してい る。このこと からは、少な くとも十八世



図十 灯台鬼『古今百鬼拾遺』

竜燈鬼像が灯台鬼として認識されていた可能性も指摘できる。

例として評価できるだろう。 も符合する。また、文学作品と美術作品との交渉を具現する興味深い事料に本二像があらわれず、鎌倉復興期に新造されたと考えられることとと考えられることからは、『七大寺日記』や『興福寺流記』などの諸史と考えられることからは、『七大寺日記』や『興福寺流記』などの諸史と考えられることからは、『宝物集』所収の説話を採用したこのように、治承年間頃に成立した『宝物集』所収の説話を採用した

# 第三章 造形表現について―動勢・頭髪表現の検討-

挙げられるだろう。 尊台座異形像や、 東大寺戒壇院四天王像邪鬼などが挙げられ、先にも挙げた薬師寺金堂本 異形像や四天王が足下に踏みつける邪鬼、 なからず存在する。 寺では夜叉像が各二軀ずつ確認されており、 屈服するものなど多様な表現によってあらわされ、 ける古例としては法隆寺金堂四天王像邪鬼や当麻寺金堂四天王像邪鬼、 古くから多様な表現を持ってあらわされていたといって良い。日本にお 鬼を表した造形物は、中国石窟壁画にあらわされるような獣頭人身の 法隆寺玉虫厨子「施身聞偈」の羅刹なども一例として 邪鬼にも自らが四天王を支えるものや、 鬼瓦などに代表されるように 独立した鬼形像の作例も少 また東寺や六波羅蜜 踏み敷かれ

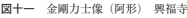
彫刻空間の取り方や、表現技法については、近しい作例から学んでいたが評価されよう。ただ、やはり時代様式による相違は著しく、本二像のは、やはりその彫刻空間の大きさと、動勢・肉身部の筋肉表現の巧みさがいささか妨げとなるが、先に挙げたような古代作例と比較した場合に本二像の造形性を評価するには、同時代における鬼形像の類例の無さ



金剛力士像 (吽形) 興福寺

の弟子にあたる仏師の存在が想定されよう。

やはり天燈鬼像の作者については、運慶子息のいずれか、あるいは康弁 差というよりは、むしろ技量の差が顕著にあらわれている点といえる。 である鬼と人体の骨格をある程度写実的に表現できる尊格の違いによる の表現の差は、当然意図の違いによるものではあろうが、卑俗的な存在 りにあわせた筋肉の動きなどの表現力の差も窺える部分である。これら に逃げている点から、動勢のぎこちなさが目に付き、阿形像の腕のひね あげられており、天燈鬼像では全身に漲る力感の伝達が突き出した右腕 勢表現を比べると、誇張が著しいとはいえ阿形像のほうが巧みにまとめ 突き出す右腕の動勢などが阿形像と共通する。筋肉の描写や全体的な動 後左右に大きく彫刻空間をとる点や、半回転ひねりを加えてやや後方に 燈鬼像に顕著で、腰を境に上下で材を接合する構造を採用することで前 金剛力士像(図十一・十二)が参考になると考えられる。それは特に天



点も巧みである。竜燈鬼像の造形は、ただ過度の筋肉表現によって造形 組む体勢をとることによって全身の筋肉の隆起を有機的に演出している 像の、あるいは鎌倉彫刻における筋肉表現の常套的表現ともいえ、金剛 点は、例えば放光寺金剛力士像などにも窺うことができ、鎌倉時代仁王 形式を採用している点が金剛力士像に共通する点に留まる。このような 上の志向性を決定せず、滑稽的な表現を取り込むことで諧謔味溢れる造 力士像のみから得たとはいい難いものと思われる。また、両腕を腹前で 対して竜燈鬼像では、上腕の力こぶを二つに分割するような特徴的な ものといえそうである。

本二像の位置づけについて考える上では、西金堂内に安置されていた

では舌状に跳ねる毛束を造るようになる。また、湛慶あるいはその周辺

(図十六) では東を大きく造り、

慧光童子 (図十七)

うち矜羯羅童子像

ぞれが実に独立的で奔放である。珍しいものである(図十四)。天燈鬼・竜燈鬼ともに、その形状はそれ識されるもの(図十三)であるが、竜燈鬼は舌状の突起を幾条もつくる注目されるのは頭髪の表現で、天燈鬼は長さを持たせた巻髪として認

されている。同じく運慶工房の作例として考えられる高野山八大童子のわしていることが窺えるが、基本的には規則的なまとまりによって構成像(図十五)などでは、ひとつひとつに捻塑的な表現を意図的にあら展開を眺めると、運慶壮年初期作例である願成就院・浄楽寺不動明王展派彫刻における巻髪及びそれに類する毛束をあらわす頭髪表現の

る、与田寺不動明王像(図十八・十九)では、巻髪に造る部分と舌状の毛束の混合が見受けられ、巻髪の形状も長く垂れた先を巻くという特徴的なものである。襟足部分で



図十六(上) 矜羯羅童子頭部 図十七(下) 恵光童子頭部 高野山金剛峯寺



**図十五** 不動明王頭部左斜側 面 净楽寺



図十三(上) 天燈鬼頭部左側面 図十四(下) 竜燈鬼頭部左斜側面



図十八(上) 不動明王頭部 図十九(下) 頭部左側面 与田寺

竜燈鬼における造形の 像とは垂れる毛先を巻 らわされているといえ 類似する点は興味深く 髪状に造る形状の上で るだろう。特に天燈鬼



図二十 風神像 蓮華王院

斬新性も改めて評価できるだろう。

阿形・吽形や鬣を総髪・巻髪などの対比を用いて表されるものが散見さ 子・狛犬など動物彫刻の造形が注視される。それには、神将形作例など 都合で詳しく触れ得ないが、別稿にて改めて検討したい。 えているという点も興味深いものと考える。この点については、紙数の れ、また本二像に特徴的であった頭髪表現を比較的古い作例がすでに備 造像されるが、その場合、二体間での表現に差異を持たせることが多く、 に見られる獅咬なども含まれよう。獅子・狛犬は基本的には二体一対で また、本二像を含む鬼形像の造形的展開について考える上では、 獅

るだろう。 そのような以降の作例への影響も想定される重要なものとして評価でき いえば、本二像から三十年程くだると考えられる三十三間堂風神像 継承し、またひとつの完成形として成立していることが窺える。さらに 一十)などでは、巻髪の表現により表情を加えることに成功しており、 ともあれ本二像の頭髪表現は、慶派作例の巻髪表現の展開をそれぞれ **図** 

### 第四章 西金堂釈迦集会群像と天燈鬼・竜燈鬼

世における釈迦説法の場の再現する意図が認められる。創建からは長い 典については所説あるが、釈迦が霊鷲山で行った釈迦説法の再現を企図 創建し、一周忌にあたる天平六年(七三四)頃完成されたと考えられて 年月を経ているとはいえ、このような釈迦集会を形成する群像の中に本 した釈迦集会群像であることが同史料には記されており、 がそこに加わっていることが窺われる。これらの群像の典拠となった経 や宝頂、金鼓及び付属の波羅門像など、極めて演出的・具体的な荘厳具 釈迦如来像を中心として、計二十九体の群像が安置され、さらに菩提樹 いる。創建当初の安置仏像は、『興福寺流記』所収「山階流記」によると、 一像が安置された背景とはいかなるものであろうか。 本二像が安置された西金堂は、光明皇后が生母橘三千代追善のために 創建当初は現

用されているが、第四面末文には、「示以崇親」と、孝養を説く点が注 参考となろう。また、興福寺南円堂前に安置されていた銅製燈籠の火袋 を中心とする諸尊に対する働きかけ(懺悔など)が成就すれば、 后の橘三千代への孝養が喧伝されており、先に触れた灯台鬼説話の主旨 記されるように、当時の認識としても、西金堂建立の縁起として光明皇 目される。復興期に編纂されたと考えられる『建久御巡礼記』などにも にあらわされた銘文には、燃燈における光明の功徳が様々な経典から引 れている」ことを指摘しており、その機能と場に対する基礎的な認識は る釈迦が応え、この場が真の釈迦説法の場に転ずるという信仰に支えら 稲本泰生氏はこの西金堂及び釈迦集会群像の機能について、「釈迦像 実在す

するための重要な要素として注視しておく必要があるだろう。とも重なることは興味深く、復興期における西金堂に対する認識を理解

は存続していたものと考えられる。とからも、稲本氏が述べるような、釈迦及び諸尊に懺悔するという機能とからも、稲本氏が述べるような、釈迦及び諸尊に懺悔するという機能に、禅定院から他堂の釈迦如来像を移し修したことが知られる。このこ聚世要抄』では、治承の大火後釈迦如来を本尊として修二会を行うため聚世要抄』では、治承の大火後釈迦如来を本尊として修二会が挙げられ、『類また、西金堂で行われていた法会については修二会が挙げられ、『類

されていたであろうか。
像」の構成は、鎌倉復興期、あるいは本二像造立時にはどのように理解像」の構成は、鎌倉復興期、あるいは本二像造立時にはどのように理解さて、西金堂における「釈迦説法の場の再現」と、それを具現する「群

う意図は継続されていたものと考えられる。
特に本二像造立頃に関しては、霊鷲山における釈迦説法の場の再現といどのような認識がなされていたのか明らかでない。しかし、鎌倉復興期、どのような認識がなされていたのか明らかでない。しかし、鎌倉復興期、では安置仏像に変化が生まれていることが知られ、菩提樹などの荘厳具では安置仏像の創建時以降の展開を見ると、平安期の『七大寺日記』

る真慶の核は釈迦信仰にあると考えられ、『愚迷発心集』では、から論じられており疑問を挟む余地は無いが、多岐に渡る信仰で知られから論じられており疑問を挟む余地は無いが、多岐に渡る信仰で知られ真慶が陰に陽に復興事業に参画していたことは、これまでに様々な角度興福寺における鎌倉復興に際して注目すべき人物に解脱房貞慶がいる。

の群生、恣にその益を蒙りたりと雖も、三界輪廻の我等、そのときかの弟子が本師釈迦牟尼如来、昔霊鷲山に在せしの時は、十万所有

けたり。悲しみてもまた悲しきは、在世に漏れたるの悲しみなり。解脱の因縁もなく、粟散扶桑の小国に住して、上求下化の修行も闕いかなる処にか在りけん。(中略)仏前仏後の中間に生れて、出離

留意される。
留意される。
の世に生まれ得なかったことを強く嘆いていることもと、釈迦在世時にこの世に生まれ得なかったことを強く嘆いていたこと

上人戒律興行願書」の内容である。

上人戒律興行願書」の内容である。

上人戒律興行願書」の内容である。

め、須く勧進の計を廻らすべし。
暫く助けを得ると雖も、両堂の旧学の輩、おのおの退屈の恨みを止東西の金堂衆は、則ちそれ律家なり。(中略)いかなる方便を以てか、

ここでは、金堂衆に律僧としての自覚を促し、その活動の場である道場の勧進を訴えかけていることが窺われる。この道場は建暦二年(二二二二の勧進を訴えかけていることが窺われる。この道場は建暦二年(二二二二大ちに対する影響力や復興造営における貞慶の活動、さらに当然期待したであろう現世における釈迦の顕現を現実のものとするためにも、西金堂釈迦集会像の復興は貞慶にとっては重要な造営であったことが推測される。

藤岡穣氏は、興福寺鎌倉復興における解脱房貞慶の参画とその影響に

いる点、注目すべき見解といえよう。 いる点、注目すべき見解といえよう。 なが、統一的な構想によって造立されていた可能性についても示唆している。また、現存作例から眺めた場合、東西両金堂における復興期彫事績が見出しにくい東西両金堂の造営に貞慶が関わった可能性を指摘しまが、また、現存作例から眺めた場合、東西両金堂における復興期彫像の図像的特徴として、のいて論じる中で、東西両金堂の鎌倉復興期彫像の図像的特徴として、いる点、注目すべき見解といえよう。

と思われる。

ないだろうか。

ないだろうか。

ないだろうか。

ないだろうか。

ないだろうか。

ないだろうか。

ないだろうか。

ないだろうか。

て論じられているのは、武笠朗氏である。
(窓)、造形的展開については奥健夫・伊東史朗氏による一連の論考に詳おり、造形的展開については奥健夫・伊東史朗氏による一連の論考に詳まり、造形的展開については生駒哲郎氏、中尾尭氏などが詳しく論じられて生身仏信仰については生駒哲郎氏、中尾尭氏などが詳しく論じられて

暴像(釈迦在世中に写された伝承を持つ像)としての造形をもち、種々は「歴史上この世に肉体を持って存在した釈迦の姿」となる。優塡王思善生身仏は「現世に具体的な姿をあらわした仏」を指し、狭義として

の納入品によって生身仏としての属性を付与された清凉寺釈迦如来像のの納入品によって生身仏としての属性を付与された清凉寺釈迦如来像のの納入品によって生身仏としての属性を付与された清凉寺釈迦如来像のの納入品によって生身仏としての属性を付与された清凉寺釈迦如来像ののれる。

先学の成果を参照しながら本二像についていえば、水晶製の牙は明ら先学の成果を参照しながら本二像についていえば、水晶製の牙は明られだろうか。

本二像の異材使用の意義を生身性の表象と捉えた場合、釈迦在世時に行われた釈迦説法の場の再現という意図を施行する、最も適した意義付けが行われたものと考えることができる。このような点から、燈籠を奉献して仏前を荘厳する本二像はまさに西金堂に安置されることが相応しいるよう。

#### おわりに

本稿で触れてきた本二像に関わる背景的要素には、いずれも釈迦の存在これまで、天燈鬼・竜燈鬼像をめぐる諸問題について検討してきた。

することが出来るだろう。 なの一群として加えられる意義としてふさわしいものであることを理解をの一群として加えられる。またそのことからは、本二像が西金堂釈迦集会一致は、本二像のこれまで明らかでなかった造像背景について深く迫るが看取され、造像において重要視されているように思われた。特に、『法

造形的には、天燈鬼像が西金堂金剛力士像に構造や動勢を学んでいたといえるかもしれないが、竜燈鬼とは違い、燈籠を担ぐという明確な図といえるかもしれないが、竜燈鬼とは違い、燈籠を担ぐという明確な図といえるかもしれないが、竜燈鬼とは違い、燈籠を担ぐという明確な図といえるかもしれないが、竜燈鬼とは違い、燈籠を担ぐという明確な図と体に緊張を持たせながらも、ただ力感を強調するのではなく、豊かな全体に緊張を持たせながらも、ただ力感を強調するのではなく、豊かな全体に緊張を持たせながらも、ただ力感を強調するのではなく、豊かなを考える上でも重要な点といえるかもしれない。対して竜燈鬼像作者を考える上でも重要な点といえるかもしれない。対して竜燈鬼像では、たが、根拠を持ち得なかったために、動勢等を参考とした過程が垣間見えるように思われる。不確定要素が多いものの、このことは天燈鬼像作者を考える上でも重要な点という。

集会群像に加えられたものといえるだろう。体性や実体感が求められたなかで、充分な技量をもって応え西金堂釈迦おいて、現世における釈迦説法の場の荘厳性をより高め、造形的にも具本二像は、法隆寺五重塔塑像群に匹敵する、極めて演出的な群像中に

#### 注

- 美術出版、一九九六)に再録(1)水野敬三郎「天燈鬼像」「竜燈鬼像」(『丹本彫刻史研究』(中央公論(1)水野敬三郎「天燈鬼像」「竜燈鬼像」(『奈良六大寺大観』第八巻「興
- 像銘記篇三」、中央公論美術出版、二〇〇五)同「天灯鬼像、竜灯鬼像」(『日本彫刻史基礎資料集成』「鎌倉時代造

2

- 毛利久「興福寺曼荼羅と同寺安置仏像(上・下)」(『国華』七七八・同する立場として本作例を捉えている。 筆者も、氏の指摘に賛穣氏は、特徴的な図像を持つ東金堂文殊像の類似などの諸点から、治穣氏は、特徴的な図像を持つ東金堂文殊像の類似などの諸点から、治京博本「興福寺曼荼羅」については、その制作年代について治承の大京博本「興福寺曼荼羅」については、その制作年代について治承の大
- 補版:一九八七〉)に再録。七八〇、一九三五)後に同『仏師快慶論』(吉川弘文館、一九六一、〈増毛利久「興福寺曼荼羅と同寺安置仏像(上・下)」(『国華』七七八・

『興福寺曼荼羅』(京都国立博物館、一九九五)(『国華』一一三七・一一三八、一九九〇)藤岡穣「興福寺南円堂四天王像と中金堂四天王像について(上・下)」

- (3) 前掲註1水野論文
- 一九六九)(4)長廣敏雄「鬼神図の系譜」(『六朝時代美術の研究』、美術出版社、
- (5) 前掲註1水野論文
- 畿三 奈良」、朝日新聞社、一九九九)(6)砺波恵昭「天燈鬼竜燈鬼」(『週刊朝日百科 日本の国宝』第五巻「近
- (7) 前掲註1水野論文
- 岩波書店、一九六九)
  岩波書店、一九六九)
  大田博太郎「興福寺の歴史」(『奈良六大寺大観』第七巻「興福寺一」、二像及び西金堂に対する何らかの強い願意があったことを想像させる。像が勧進に頼らない個人によるものと考えられる点からは、聖勝の本像が勧進に頼らない個人によるものと考えられる点からは、聖勝の本(8) 西金堂鎌倉復興の経緯については別稿にて触れているが、本二像の造

藤岡穣「解脱房貞慶と興福寺の鎌倉復興」(『学叢』二四、二〇〇二)

釈迦仏頭を中心に―」(『密教図像』二九、二〇一〇)拙稿「運慶壮年期における造形表現と造像環境について―興福寺木造

- (9) 前掲註1水野論文
- 10) 瀬谷貴之氏の指摘は、美術史学会での口頭発表(「興福寺北円堂鎌町の貴声興造像について―解脱上人貞慶の関与と現南円堂四天王像の位置づけを中心に―」、第五六回美術史学会全国大会、於・関西大学、置、前掲註1『日本彫刻史基礎資料集成』備考欄に、瀬谷氏の指摘が、美術史学会での口頭発表(「興福寺北円堂鎌記載されており、本稿ではそれに拠った。
- 相具仏師運慶法印下向南都模写元興寺二天八薬叉安置之、彩色二天像各一躯、彩色八大夜叉像各一躯/右建久七年性賀阿闍梨(⑴)『神護寺略記』中門条
- (12) 『東宝記』第一
- の新史料─」(『佛教藝術』二九一、二○○七)(13)横内裕人「『類聚世要抄』に見える鎌倉期興福寺再建─運慶・陳和卿
- (4) 平康頼は鹿ケ谷事件の咎によって鬼界ヶ島に流され、中宮徳子の懐妊の当であろう。

 $\widehat{16}$ 

- 浜畑圭吾「延慶本平家物語における「燈台鬼説話」」(『國文學論叢』(『明治大学日本文学』十五、一九八七)(『明治大学日本文学』十五、一九八七)の下哲郎「軽の大臣小攷―『宝物集』を中心とした燈台鬼説話の考察―」の下哲郎氏が比較的早くから触れている。なお、『宝物集』が保が、山下哲郎氏が比較的早くから触れている。なお、『宝物集』が保が、山下哲郎氏が比較的早くから触れている。なお、『宝物集』が保が、山下哲郎氏が比較的早くから触れている。なお、『宝物集』が保
- 関西大学国文学会、二〇〇七) 大島薫「化人の語る仏教道化―『宝物集』の構想―」(『国文学』九一、五一 二〇〇六)
- 一九九三)(17)淺湫毅「薬師寺金堂本尊台座の異形像について」(『佛教藝術』二〇八、(17)淺湫毅「薬師寺金堂本尊台座の異形像について」(『佛教藝術』二〇八、
- $\widehat{18}$ 浅井和春氏は与田寺像について、作風及び構造技法・彩色など慶派作 を中心に活躍しており、根立研介氏が指摘するように慶派工房におい らかでないが、後半生の事績では宮廷関係や高山寺などの寺院の造仏 作の少なさから、特に運慶と共に造仏を行っていた前半生の作風が明 顕著な点といえるのではないだろうか。湛慶の作風展開については真 姿と緩やかな弧線を描くアウトラインなどの特徴は、湛慶の作風にも 難しいものの、奥氏が指摘する線条的な衣文や、側面間の静かな立ち 代を一一六〇年代頃と想定している。「僧康慶」銘についての解釈は 比較から、与田寺像を康慶無位時代の作例として捉え、その制作年 れることを指摘し、その制作時期をおよそ建久年間頃(一一九〇~ 例に最も共通するが、同時期の作例とはやや隔たる個性的特色も見ら て和様を継承した作風を見せていることも留意されるべきものである て指摘し、康慶の師康助の作と見られる北向山不動院不動明王などの などの表面仕上げに平安後期的要素が多分に見受けられることを改め が確認されている。奥健夫氏は調査報告において、作風や形式、文様 報告では、像内内刳部から「僧康慶」と判読される可能性のある墨書 一一九九)、運慶周辺の作例とされている。また、近年の修理に伴う

作例として扱いたい。

作例として扱いたい。

作例として扱いたい。

作例として扱いたい。

が講會時代的要素と和様の融合に成功している点で湛慶の作風
とくに、鎌倉時代的要素と和様の融合に成功している点で湛慶の作風

成7年度―』、香川県教育委員会、一九九五) 浅井和春「与田寺の彫刻」(『歴史博物館整備に伴う史料調査概報―平

21

文化財』四一七、一九九八)「新指定の文化財(美術工芸品)與田寺不動明王及び童子像」(『月刊

五八三、京都哲学会、二〇〇七)根立研介「彫刻史における和様の展開と継承をめぐって」(『哲学研究』

関する総合的考察』(京都国立博物館、二〇一〇) 京都国立博物館編『日本における木の造形的表現とその文化的背景に

アム、二〇一〇) 見から―」(『ミュージアム調査研究報告』第二号、香川県立ミュージ 奥健夫「與田寺不動明王及び童子像の再検討―保存修理における新知 奥健夫「與田寺不動明王及び童子像の再検討―保存修理における新知

(19) 近年では、西金堂及び釈迦集会群像が三千代没年にあたる天平五年(19) 近年では、西金堂及び釈迦集会群像が三千代没年にあたる天平五年(19) 近年では、西金堂及び釈迦集会群像が三千代没年にあたる天平五年では、西金堂及び釈迦集会群像が三千代没年にあたる天平五年では、西金堂及び釈迦集会群像が三千代没年にあたる天平五年でいるものと思われる。

福山敏男「興福寺西金堂の研究」(『日本建築史研究』、墨水書房、

佛教大学大学院紀要 文学研究科篇 第三十九号(二〇一一年三月

一九六八)

小林裕子「興福寺西金堂釈迦集会像について」(『南都仏教』九三、大学大学院文学研究科紀要』第五二輯第三分冊、二〇〇七)小林裕子「興福寺東金堂・五重塔・西金堂造営とその意義」(『早稲田

- 谷本啓「『興福寺流記』の基礎的研究」(『鳳翔学叢』三、二〇〇七)(2)『校刊美術史料 寺院篇上巻』(中央公論美術出版、一九七二)
- 千本釈迦堂大報恩寺編、伊東史朗監修『大報恩寺の美術と歴史』(柳地・十大弟子・鬼という構成は西金堂のそれに近い。伊東史朗氏は、池・十大弟子・鬼という構成は西金堂のそれに近い。伊東史朗氏は、第子像・羅刹像六軀(うち一軀は着甲の神将形が伝来している。釈京都・大報恩寺(千本釈迦堂)には、行快作釈迦如来像・快慶作十大京都・大報恩寺(千本釈迦堂)には、行快作釈迦如来像・快慶作十大京都・大報恩寺(千本釈迦堂)には、行快作釈迦如来像・快慶作十大京都・大報恩寺(千本釈迦堂)には、行快作釈迦如来像・快慶作十大京都・
- )稲本泰生「古代の人々は阿修羅の眼差しに何を見たか」(『国宝の美原出版、二〇〇八)
- 彫刻一』「天平の脱活乾漆像」、朝日新聞社、二〇〇九)(22)稲本泰生「古代の人々は阿修羅の眼差しに何を見たか」(『国宝の美の1
- 前掲註13横内論文所収『類聚世要抄』

 $\widehat{23}$ 

学篇』三五、琉球大学法文学部、一九九二) 富村孝文「中世南都の釈迦信仰」(『琉球大学法文学部紀要史学・地理要史学・地理学篇』三二、琉球大学法文学部、一九八九) 保脱上人貞慶の釈迦信仰について」(『琉球大学法文学部紀

吉川弘文館、二〇〇一)下間一頼「中世前期の戒律復興」(上横手雅敬編『中世の寺社と信仰』、

した。

安田次郎「中世興福寺と菩提山僧正信円」(大隅和雄編『中世の仏教

前掲註8太田・藤岡論文 (1000)

- (25)『鎌倉旧仏教』(『日本思想体系』十五、岩波書店、一九七一)
- (26) 『欣求霊山講式』

我師与此界、其縁何如此乎。 又依法華経者、五百塵点、久遠劫間我常在此娑婆世界、云々。嗚

より釈迦浄土である霊鷲山に比定されていたことも指摘している。また冨村氏は前掲註24論文の中で、貞慶の隠遁先である笠置寺が古来

- (27) 前掲註25
- (28) 前掲註8藤岡論文
- 入物の検討を中心に―」(『立正史学』九一、二〇〇二)生駒哲郎「中世における仏像の仏性―伝香寺蔵裸形地蔵菩薩像胎内納3)中尾尭『中世の勧進聖と舎利信仰』(吉川弘文館、二〇〇一)
- 奥健夫「生身仏像論」(『講座日本美術史』第四巻「造形の場」、東京名古屋大学出版会、二〇〇〇)など 名す屋大学出版会、二〇〇〇)など 「平安時代彫刻史の研究』

大学出版、二〇〇五)など

#### 区版出典

神雷神 京都・妙法院三十三間堂」(毎日新聞社、一九八七)神雷神 京都・妙法院三十三間堂」(毎日新聞社、一九八七)に図一・二・十三・十四、『奈良六大寺大観』第八巻「興福寺二は野郡館、一九九五):図十八・十九、『西寺巡礼近江一 聖衆来迎寺』(淡交社、一九八二):図十一・十二、信・田中直日編『図画百鬼夜行』(国書刊行会、一九八五):図十一・十二、信・田中直日編『図画百鬼夜行』(国書刊行会、一九八五):図十一・十二、信・田中直日編『図画百鬼夜行』(国書刊行会、一九八五):図十、稲田篤年美術体系 国宝』第七巻「石造」(竹書房、一九八五):図十、稲田篤正・十六・十七、『新編名宝日本の美術』第十三巻「運慶・快慶」(小学能惑の仏像』「金剛力士 奈良・興福寺」(岩波書店、一九九一):図十八・十九、『歴史博物館整備に伴う史料調査概報―平館、一九九一):図十八・十九、『歴史博物館整備に伴う史料調査概報―平館、一九九一):図十八・十九、『歴史博物館整備に伴う史料調査概報―平館、一九九一):図十八・十九、『歴史博物館整備に伴う史料調査概報―平記、「台波書店、一九八五):図十八・十三、『一九七』(岩波書店、一九十二・十三・十三・十二、『一九十二』(岩波書店、一九八七)

#### **[付記]**

末筆ながらここに記し、感謝の意を示したい。指導を頂いた。また、博士後期課程室田辰雄氏には貴重なご助言を頂いた。本稿を成すにあたって、佛教大学歴史学部教授安藤佳香先生には厚いご

(うえむら たくや 文学研究科仏教文化専攻博士後期課程)

(指導:安藤 佳香 教授)

二〇一〇年九月三十日受理