# 感得像考――感得の意義と宗教芸術性について―

#### プ禄

仏教には高僧らが神秘的な宗教体験によって仏・菩薩などの は多くの場合別個に論じられ、宗教性と芸術性が結び付けられ にあるらことは言を俟たないが、そこに内在する 不可分の関係にあろうことは言を俟たないが、そこに内在する をいう。宗教概念である〈感得〉と造形化された〈感得像〉が という。宗教概念である〈感得〉と造形化された〈感得像〉が という。宗教概念である〈感得〉と造形化された〈感得像〉が という。宗教概念である〈感得〉と造形化された〈感得像〉が という。宗教概念である〈感得〉と造形化された〈感得像〉が という。宗教概念である〈感得〉と という。宗教概念である〈感得〉と という。またその感得によ が という。またその感得によ

映する〈感得像〉は、図像的要素のみでは解釈し得ない、神仏質が評価される事象と考えられる。その初発的なイメージを反ち〈感得〉とは規範を前提としない尊容の獲得であり、初発的性具現化された〈感得像〉の意義を再考することにある。すなわ具稿の目的は〈感得〉の概念を大局的に捉え直すことにより、本稿の目的は〈感得〉の概念を大局的に捉え直すことにより、

熊

谷

貴

史

キーワード:感得像、神秘体験、図像、規範、初発性の表現によって、本来の意義が見出される可能性を指摘する。

顕現の奇跡を具現化しようとする全体観における異相

(威相)

#### はじめに

の状況を示す感得譚の存在よって感得像であることを認める一経軌・図像・既存の作例などに照合しうる一定の形式とは一一経軌・図像・既存の作例などに照合しうる一定の形式とは一工ならの眼前(心中)に現れた尊格の姿を造形したものによって彼らの眼前(心中)に現れた尊格の姿を造形したものによって彼らの眼前(心中)に現れた尊格の姿を造形したものによって彼らの眼前(心中)に現れた尊格の姿を造形したものによって被らの眼前(心中)に現れた尊格の姿を造形したものに表づくものと伝えられている。

ろう。 旨で論じられる。時にそれは仏教教義から逸脱した例外的なか 及は感得像としての性格に反し、 要素が第一義に指摘される一方、 場合が多い。 くそれは、 を置き去りにした消極的な感得像の理解も少なくない。おそら たちとして、あるいは制作者の自由な作為による表現の幅とし る特殊な概念として、感得の意味が解されてきたことによるだ 尊容の特異性を「ずれ」と見做す。 感得譚の伝わる限られた作例や尊格にのみ適応し得 像容に徴せば、 既存の作例と異なる図像=形式的 作風・表現など様式面への言 むしろ宗教性とは乖離した趣 いわば宗教体験の意義

このような状況の中で、一木彫を主体とする作品研究に端をものである。

意を注ぐ。また筆者は巨視的な展望として、瞑想によって行者の前提としておこなう基礎作業であり、専ら感得概念の整理に化された作例を意図するものであるが、本稿は個別の作品研究なお論題に掲げた〈感得像〉の語は仏教美術研究として造形

その研究の一環をなすものとして進めたい。美術の解釈を支える概念となることを想定しており、本考察も様々な威相を示現するという〈神変〉の思想が、重層的に仏教が至る〈感得〉という神秘体験に対し、仏尊が威神力によって

## 一、感得像研究史とその観点

①園城寺不動明王画像―感得像研究の起点

得た。 時代前期の密教画の中でも作風・伝来共にひときわ異彩を放ち 曼殊院本をはじめ多数の模本・模刻像が伝わる黄不動像群の根 秘仏金色不動明王画像、 問題の所在について整理しておこう。仏教美術史において第一 よそ二十年ぶりに公開され、筆者もそこで初めて実見の機会を 記念して大阪市立美術館等で開催された「国宝 三井寺展」でお れ拝観の機会は殊に得難いが、 本像として夙に知られている。 に感得像として挙げられる作例に、滋賀・園城寺(三井寺)の はじめに感得像に関わる先行研究を概観し、 いわゆる黄不動像がある。 近年智証大師帰朝一一五〇年を 通常は厳重な秘仏として護持さ それらの成果と 本例は平安

視線を捉える。激しく動的な性質をもつ明王像の中で、一点の像容は両目を見開き正面を見据え、忿怒尊として強く観者の

うか。 腕前膊から持物を握る手首への筋にはしっかりと力を込めるさ 与えている。もっとも脛骨や脹脛から足指へかかる重心や、 飾を介して上膊・臂釧へ到り上半身に一種の躍動感と連動性を 頭部において巻髪の輪郭によって形成される抑揚が、耳璫や胸 相重なり、 静を担ら不動明王像は、 と引き締めている まが看取され、面貌の威圧感とともに四肢の末端で全身をぐっ ながら強く張りのあるタッチで、 直立する黄不動像が印象させる威勢の表現は肉身の描線であろ た表現が要求される。金箔の鋭い眼光や上出する両牙に加えて、 この肉身を評してしばしば筋骨隆々という言葉が用いられ 瘤のような上膊の肉付きは、 墨線上に朱線を重ねて引かれた描線は、弾力のある曲線 むしろ隆起の連なりによる異様さが大きい。それは 著しい動勢を抑えながらも威力を籠め 鉄線描にも通じる明快さがあ 強く巻き締められた臂釧と 両

得に関わる事項を中心に先学の見解を略記しよう。

座主円珍和尚伝』に円珍による感得譚が記されることから感得でまてこの園城寺黄不動像は、三善清行撰述の『天台宗延暦寺制作者、あるいは感得と造像の関わりを考える上で重要である。ても当然理解しておく必要があろう。それは後述する感得者とても当然理解しておく必要があろう。それは後述する感得者とても当然理解しておく必要があろう。それは後述する感得者とでも当然理解しておく必要がある。

こでは感得像として伝来した事実と特異な像容に意を留め、感は本例を中国製として円珍感得から切り離す見方もあるが、こけが多ないこと、円珍と清行の関係などから大方認められるたりが少ないこと、円珍と清行の関係などから大方認められるに記として知られ、その制作事情が伺える点で貴重な例といえる。像として知られ、その制作事情が伺える点で貴重な例といえる。

がその根拠となされた」と述べる。黄不動像のいわゆる図像的(5) 描かれた不動明王、及びその本地としての金剛到岸菩薩等の姿 論 黄不動像の図像的根拠を論じる際の起点として支持を得ている。 されたイメージには円珍の教義的知識が影響したといい、 特異性は、 不動感得の背景として「空海請来の仁王経五方諸尊図のうちに 研氏による諸論考があるが、例えば「不動明王像の研究」では黄 本例も図像学的検証を含め、技法面や平安絵画史における様式 これに対し、 を踏むなど、その当時通様の不動明王像とは異なる尊容である。 |の観点から多くの議論が重ねられてきた。 これを一つの足掛かりとして、仏教美術研究の定石にもれず 不動明王像全般を対象とした基礎的な研究として古く佐和隆 両牙を上出し、弁髪や条帛を表さず、 氏は円珍による黄不動感得を肯定しつつも、感得 しかし感得譚につ 直立して虚空

する見解なども散見される。 として低く評価する指摘や、 感得ではなく図像的要素の継承過程に置かれる比重が大きい。 伝承の域を越えず、仏教尊像としての教義的性格は円珍による いてはそれを否定しないまでも、 方で不動明王像としての図像的要素を欠くことから仏教尊像 感得譚自体を後世の創作であると あくまで黄不動像に付随する

#### ②森雅秀説 -感得概念の理論化

で感得像成立の根拠を「規範的なイメージと逸脱したイメージ どの要素で整理し、諸先学の見解の相違を明確された。その上 で特に傾聴すべき点であろう。また黄不動像に関する先行研究 らないことを指摘する。これは仏教美術の制作態度を考える上 ある。氏はまず作品とテキストの関係が、説話図と礼拝像にお(9) に提示し、「感得される仏」として不動明王をとりあげる。(ロ) る」とする。また氏は別稿で仏尊が顕現するあり方を尊格ごと との間の「ずれ」にこそある」と述べ、さらに「これら二つの について〈既存の作品群〉 いてそれぞれ異なることを述べ、テキストが作品の前提とはな メージの間にある差異にこそ、 以上の見解を受けつつ「特定の作品に限定されない、感得像 氏はまず作品とテキストの関係が、説話図と礼拝像にお 〈感得体験〉 感得像のもつ聖性の根拠があ 〈作品〉〈感得説話〉な その

> いえる。 てきた作例 感得論は展開される。 ものとして極めて示唆的であるが、従来感得像として認識され と思われるが、やはり「規範」を前提とした「逸脱」によって 意図は必ずしも感得の意義を不動明王に限定するものではない (範囲) に対して理論的な意義付けを試みたものと 森説は感得像の概念を論理的に言及した

ろう。 考は少ない。それは感得の理解が感得譚の伝わる特定の尊格 対して一定の意義を認めることにこそ本質に迫る余地がある。 作状況と切り離された説話による宗教的意義付けとして、 作例にのみ適応される付属的な事象として、あるいは作例や制 される。しかしそれらの事例で感得と作例を直接結び付けた論(エロ) る感得の事実を客観的に証明することは、 を造像活動から遠ざけた解釈によると思われる。宗教体験であ 見解をごく簡単に触れたが、 ここまでは感得像の代表的な例として園城寺黄不動に関する しかし行者の個人的な経験である感得は、 ほかにも感得に関わる事例は散見 当然ながら困難であ その個別性に

## ③井上正説―感得概念の拡大―

の発生にも関わる事象として解釈されていたのは、 とは異なる筋で、 右記のように限定された一部の作例や尊格を対象とする研究 感得像の概念を拡大し、 根源的には仏教美術 先にも触れ

K

もので、 た井上正氏であった。 はなかったが、その大局観は本論を指南するところが大きい。 前述の森説へ至る感得像研究の流れに反映されること 井上説は日本彫刻史の立場から説かれた

やはりインドの高僧の感得体験がもとになったものであろう」 り返る。 生きて用いられる」として、それまでの感得像の扱われ方をふ 相・図相などについて、通有のものと異なる場合、感得の語は のであったと指摘する。 と述べ、仏教美術の制作において〈感得〉が本質的に先立つも と、とくに密教の成立によって数多くの尊像の儀軌を定める際、 .題として除外されてしまうことが多い。ただわずかに、 まず氏は「感得像は学問の対象とはなりにくく、信仰世界の 続けて「しかし、その根本に立ちかえって考えてみる 形

と芸術性を解釈するための一つの鍵となる。

群に照らし、その中には単なる絵空事ではないものもあるとし 異形とは、 て民衆レベルの信仰に根差した布教と造形活動の実態を想定し たそれらを取り巻く行基伝承に眼を向け、現存する多数の古仏 など異形の尊像から見出した「霊木化現仏」という概念の背景 に、感得による造像のあり方を想定したものである。この場合のに、感得による造像のあり方を想定したものである。この場合の これは氏が長年の作例調査に基づいた一木彫研究を進める中 思想的にも異なる次元で把握される造形的特徴である。ま 意図的に鑿痕を残したと思われる作例や、歪みをもつ作例 経典や図像に示される形相に対しての特異性ではな

> 術史として感得像を観る際の幅を広げた。このような井上氏の 実体が、実は様式面にまで広げて考えられるべきである」と述 着想は本研究にとって極めて重要な視点であり、 造形感覚の違いにも感得的要素が反映されることを示唆し、 べられるように、 の背景として、土着の感得体験が関与した可能性を指摘する。 た。そこに地域・ さらに「従来形相面についてのみ重要視されて来た感得像の 単なる形式的な相異ではなく様式面、つまり 時代・尊格・テキストなどを超えた仏像制作 尊像の宗教性 美

の型にとらわれず、 画す。また図像のもつ影響を考慮しつつ述べられた「前代まで 尊格であるが、氏はそれまでの図像的検証とは別に、造形的特徴 他の仏尊に比し相対的に感得との関わりで説かれることの多い その中に感得的造形が認められる作例を指摘した。(ほ) 塔頭同聚院不動明王坐像に関連し多くの不動明王像を分析され 像など感得像とみられる作例を報告する。(ユム) 氏・川野憲一氏等である。安藤氏は徳島・蓮華寺十一面観音立 めた感得 から感得的意義を見出した点で従来の不動明王像研究と一線を 一気呵成に造り上げた像を"熱い感得"仏とするならば、"冷 井上説を受け継ぐ形で研究を進められているのは安藤佳 仏は、 感性ではなく透徹した理性の下で、 修法の最中湧き上がってきたイメージを基 また川野氏は東福寺 不動明王は 創りあげ

の表現的特性を考える上で興味深い。られる。」という指摘は、感得者と制作者のあり方、また感得像

財を試みたい。

#### 二、感得の意義

#### ①感得の語義

等を感見体得するをいう」(『密教辞典』)とされる。対して観想云う」(『密教大辞典』)、「密教の秘法を修して、諸仏諸尊、教法に簡単な解説があり、「佛菩薩等の被加力を蒙り、霊感を得るをに簡単な解説があり、「佛菩薩等の被加力を蒙り、霊感を得るをまず〈感得〉の基本的な理解を得るために、〈観想〉と比較しまず〈感得〉の基本的な理解を得るために、〈観想〉と比較し

は仏教関係の辞書に広く掲載されており「想念を作して観ずるは仏教関係の辞書に広く掲載されており「想念を作して観ずるは仏教関係の辞書に広く掲載されており「想念を作して観ずるは仏教関係の辞書に広く掲載されており「想念を作して観ずる」と。観察し思索すること。修習すること。②仏のすがたを思いと。観察し思索すること。修習すること。②仏のすがたを思いと。観察し思索すること。」(『広説仏教語大辞典』)などの解説が多る。

成・創造される」、 中に生成する像を「観想像」として一括されている点において 青蓮院不動明王二童子像 規範的なイメージを必要とするか否かで性質が異なり、感得の の結果至った状態、あるいは宗教的直感による感知である。換 状況をさす。観想は瞑想による修練であるのに対し、感得は修法 は 意義を考察するうえで重要である。これについては泉武夫氏が して、体験者の意思を超えた神秘体験の境地を意味する。 言すれば観想は宗教実践の方法や過程、 点で共通するが、感得はそれを体験者が体得するという特殊な あらかじめ本稿の意図を記しておくと、〈感得〉と〈観想〉は 両語はともに宗教体験の範疇でイメージの想念・想起を伴う (像を想う) 活動」とする点が参照される。 一方で泉氏が心 「既存のイメージ形成システムに従うのではなく自律的に生 観想は (青不動) 「一定の手続きを踏んで行われる想 に関する論考の中で、感得(22) 感得は一種の到達点と

る瞑想行為とイメージの関わりを一瞥しよう。 は 本稿と用語が異なる。 以上を念頭に置き、 次節は仏教におけ

## ②規範・瞑想・造像―イメージ伝達の過程について―

諸尊の像容は造像の際の規矩でもあった」という指摘は、 観想されなければならない」として規範の効力を強調し、そこ け、その特徴として「瞑想すること、また規矩に従うこと、すな ナマーラー』の記述に基づいてインド美術の制作態度へ眼を向 がみられ、大要として宗教的規範を重視する。 れている。例えば肥塚隆氏や清水乞氏らの論考に示唆的な内容 が重視されるが、それが造形活動にも影響するとの指摘がなさ の制作には様々な状況が予想され、 かし瞑想の前提には規矩 いうに及ばず、その相好や厳具の一々にわたっても規定通りに に異なる造形概念のあり方を想定しているが、当然、宗教芸術 〈規範→瞑想→造像〉という過程が把握される。本稿では結論的 に宗教芸術のもつ意義を見出す。また「瞑想によって得られた ついては「瞑想の対象である本尊は、 わち神とのかかわり合いをその基調とする」と述べる。瞑想に 仏教では釈尊の成道が禅定によることに起因して瞑想的実践 というイメージの伝達が見出せる点で重要である。し (規範)の存在があり、全体としては 氏の着眼点も制作態度の一 面数、臂数、身色などは 肥塚氏は『サーダ **〜**瞑想

る

はなく観念的な規範概念といえる。 践面ではなく精神面を律するものとされ、 つとして理解しておきたい。もっとも氏によれば造像規範は実 それは図像的規範

るが、 あり方が窺える。 前の釈尊観は、 テキストの情報によって方向付けられたものだろう。大乗仏教(26) 用されたモティーフ=図像であった。ここで追念(想起)され する意識のうえに、通常の人間(人体)性を払拭するために採 みる釈迦の象徴表現 巡礼に関連してその功徳が説かれる。その意図は「仏陀の聖な て把握され、仏伝を介した〈規範→瞑想〉〈規範→造像〉という する関心の強さは言うまでもないだろう。仏教美術の萌芽期に メージの前提に釈迦という特定の対象が存在する点で重要であ る出来事を追念すること」であろうとの指摘があるように、(55) 仏教においてしばしば確認される。禅定や三昧とは次元が異な さて心中に何らかのイメージを想念・想起するという行為は あるいは表現される釈迦のイメージは、 仏陀観や仏身論が多様化する以前の様相として、釈迦に対 例えば『涅槃経』諸本には聖跡 歴史的釈迦の存在に基づく一種の規範概念とし -法輪や菩提樹などは、 (四処)の追念が、 それに先立つ仏伝 歴史的釈迦に対 イ

る。

化 やがて釈尊観の神秘化が進む一方、 仏身を特徴付ける瑞相としていわゆる三十二相・八十種 仏身に対する関心も顕

て「仏像自体からもいくつかの項目が抽出され(中略)いくつと、 要な指摘は、諸仏典によって異同のある三十二相の項目につい思いというあり方を前提とするだろう。しかし本稿にとって重思、特に観仏三昧であった」という。必要性とは造像や観仏三昧の規範となるイメージであり、〈規範→造像〉〈規範→瞑というのが成立する。三十二相について山田明爾氏によれば「相好の好が成立する。三十二相について山田明爾氏によれば「相好の好が成立する。三十二相について山田明爾氏によれば「相好の好が成立する。三十二相について山田明爾氏によれば「相好の好が成立する。三十二相について山田明爾氏によれば「相好の好が成立する。三十二相について山田明爾氏によれば「相好の好が成立する。三十二相について山田明爾氏によれば「相好の好が成立する。

背は、本来仏の放つ光明の中でも神変的な性格の相と考えられ、 ・ は、本来仏の放つ光明の中でも神変的な性格の相と考えられ、 ・ などの象徴的図像の摂取が推測されるなど、個々のイメージソなどの象徴的図像の摂取が推測されるなど、個々のイメージソなどの象徴的図像の摂取が推測されるなど、個々のイメージソなどの象徴的図像の摂取が推測されるなど、個々の相好について触れる紙幅はないが、例えば螺髪といま個々の相好について触れる紙幅はないが、例えば螺髪といま個々の相好について触れる紙幅はないが、例えば螺髪と

それは仏陀の身体的特徴というよりも、

仏陀の威神力による神

想される。 想される。 想される。 個別の相好は美術史でいう形式的要素とし を記して得られるものではないだろう。そこには古代インド における伝統的思惟法に基づいた、体験的な事実性の確証が予 における伝統的思惟法に基づいた、体験的な事実性の確証が予 における伝統的思惟法に基づいた、体験的な事実性の確証が予 における伝統的思惟法に基づいた、体験的な事実性の確証が予 における伝統的思惟法に基づいた、体験的な事実性の確証が予

る。 程に該当する事項といえる。 見仏を目的とする観法のマニュアル=規範であることが解され は本稿の主題である感得に通底するものである。 身を眼見・実感することが見仏であるという。この見仏の性質 者の区別を提示したのは大南龍昇氏であった。氏によれば観仏 想)によって仏身を見る(観る)行為であるが、見仏を主眼に両 ると、〈観像→観仏→見仏〉という過程が想定され、 向として首肯されよう。観仏の初歩的な手段である観像を含め という関係は、氏が指摘するように禅観経典に説く観想行の傾(33) は仏身を観想・念観するというプロセスであり、 関連して見仏と観仏について触れておこう。 その意味で観仏三昧などの宗教実践は〈規範→瞑想〉 ともに三昧 その結果、 〈観仏→見仏〉 全体として (瞑

とは瞑想や造像に際して、必ずしも厳密な図像的規範を前提と本来観念的なイメージであることも知られている。これらのこ

しないことを示唆しよう。

ものといえる。また三十二相には視覚化が困難な項目が含まれ、は発生的に規範としてあったのではなく、次第に規範化された

かの三十二相の異系統を生じたのであろう」という見解であり、

〈造像→規範〉という過程が見出せる点である。具体的な相好

画に描かれたとの指摘がある。この〈規範→造像→瞑想〉といる五世紀前半、観仏三昧などを行うために観想すべき内容が壁仏教美術との関係では、禅観経典が盛んに漢訳されたとされ

きたい。 うあり方も仏教美術における制作態度の一つとして理解してお

#### ③基層性と初発性

さて仏典にみる尊容や観法は、いわば仏教の表層に顕在化しさて仏典にみる尊容や観法は、いわば仏教の表層に顕在化した事象として、瞑想や造像の場で規範的に作用することが多い。を前提としており、その遵守には当然一定の価値が認められる。一方、三十二相の形成で指摘されるように規範的事項も次第にられる面があろう。勿論それは規範に即して行われる実践の価値を含むものであるが、規範形成に先立つ段階にも想定されてられる面があろう。勿論それは規範に即して行われる実践の価値を含むものであるが、規範形成に先立つ段階にも想定されてよい。経験則によるイメージの獲得、すなわち感得である。その際、三十二相や観仏三昧などの規範的な事項から、相好などの具体的な要素を一旦取り去ることにより、感得は基層概念として還元されるだろう。

に通底する性質として敷衍されよう。禅観経典類に示される〈観て認識する態度である。これは本章冒頭に確認した感得の語義想的実践法の正当性と、見仏のように顕現した対象を事実とし想仏や見仏のあり方から演繹されることは、観想のような瞑

教の公的な実践項目ではない。あくまで行者の私的な体験とし 観仏は観想としての過程であり、感得は見仏を含む宗教体験の 得〉という過程が想定されよう。 的に広く肯定される概念である。また規範を前提とする観想に 仏→見仏〉という観想行は、潜在的に感得というあり方を認め ることを意味する。 や文化の多様化を促す原動力と成り得る、 ついては図像との関係で後述するが、以上のことは感得が思想 て、感得には規範を超えた主体性が想定される。規範の効力に 結果である。ただし感得は、観仏や見仏のように顕在化した仏 おいても、 ることによって成立する。したがって感得は仏教において深層 顕現した仏尊を感見・体得した場合には 先に観想の語義にも触れたが 汎用な基層概念であ 〈観想→感

感得概念を傍証するものとして把握しておきたい。 感得概念を傍証するものとして把握しておきたい。 なであった。この語は『佛教漢梵大辞典』によるとサンスクリ 東であった。この語は『佛教漢梵大辞典』によるとサンスクリ 大辞典』によれば「生産する」「成就する」などの意である。筆 大辞典』によれば「生産する」「成就する」などの意である。筆 大辞典』によれば「生産する」「成就する」などの意である。筆 大辞典』によるとサンスクリ (37) 大辞典』によるとサンスクリ 東記対照梵和 (37) 大辞典』によるとサンスクリ

概して感得された内容が記されているのであり、感得すべき内また漢訳仏典中に散見される感得の語の用例についていえば、

感得の意味を捉えていこう。 点に関連し、 の初発的性質は感得の意義を把握するうえで重要である。この 性質が内包されていることを示唆する。基層的性質とともに、こ 容として記されているのではない。 されるイメージを必要としない――このことは転じて初発的な 次節は仏教美術における図像との相関概念として 感得される対象は予め規定

定され、 図像は、 みれば流動的な側面をもち、そこには信仰の担い手である人間 様々な地域を経て蓄積されたものである。規範自体も長期的に る。 形相との照合であり、また既存の作例にみる形式との比較によ ける形式的要素であり、仏教美術研究においても図像考証によ 川野憲一氏によって指摘されている。 いは既存の作例に基づく慣習的規範は、 る成果は大きい。それは経軌=テキストや密教図像に示される (基層) には在家を含む信仰者の生活や社会に密着した活動が想 感得と図像は仏教美術における一種の循環概念であることが(ミョ) 能動的な活動が反映されているだろう。その意味で規範= しかし一方でテキスト・図像に示される教義的規範、 それはより自由で流動的 時々の信仰の表層を形成する一側面に過ぎない。 かつダイナミックな信仰で 図像は宗教芸術を意味付 仏教が長い時間をかけ ある 深層

あり、深層的に信仰を活性する事象である。 あっただろう。感得は個別の宗教実践に基づくイメージ創出で 試みに十一面観音像に関するテキスト及び図像的事項を一瞥

ては、 背景にこそ感得体験の関与を指摘したい。 例えば頭上面に関して面相や面数などの記述があるが、滋賀・ 規定や造形的調和ではなく、 東壁の例ように尊体との均衡を打ち破る多面の表現は、仔細 リー第四十一窟脇尊像の素朴な造形や、敦煌莫高窟第三二一窟 して先行したであろう。頭上面を積み重ねるインド・カーン 渡岸像のように大ぶりの脇面を配するもの、 認められるが、尊容を構成する要素は規定しきれるものでない。 測されよう。またテキスト・図像が造像に影響することも当然 立つ造像例やそれを用いた修法がテキストに反映したものと推 物などの造像条件が記されている。しかし厳密にそれらの条件 すると、耶舎崛多訳『十一面観音神呪経』には用材・像高・持 の配置や造形のされ方は実に多彩である。十一面観音像にお 大阪・道明寺像のように頂上仏面に上半身を表す例など、各面 は狭義に檀像と称される一部の作例にすぎない。この場合、先は狭義に檀像と称される一部の作例にすぎない。この場合、先 を満たす遺例は少なく、白檀や一尺三寸という規定を満たす例 | 点に造形意識が窺われる。このような威相のイメージ創出の 元来、多数の顔を具す尊格というイメージが造形意図 尊格の個性をいかに示すかという 前掲の渡岸寺像は 奈良・法華寺像や

多面尊としてインド的な異形のイメージを継承しつつ、造形的多面尊としてインド的な異形のイメージを継承しつつ、造形的な形式化が進み、頂上仏面以外の頭上面を小さく一列と造形的な形式化が進み、頂上仏面以外の頭上面を小さく一列た配する例が増える。しかし『大正図像』所載の諸図像のうち、その形式は一例しか確認されない。いわゆる白描図像は尊容のその形式は一例しか確認されない。いわゆる白描図像は尊容のその形式は一例しか確認されない。いわゆる白描図像は尊容のその形式は一例しか確認されない。いわゆる白描図像は尊容のその形式は一例しか確認される。

釈が求められる。 可能性があろう。 携わる制作者であり、作家個人の感性や地域性などに起因して、 また別に想定されるだろう。その一翼を担うのは実際に造像に したもの、 い おいて作用するものである。像容を総体として構想する主体は した規範的イメージとなり得るが、概してその効力は形式面に メージも、 わゆる様式面に帰結する。他方、 さて図像やテキストに示される尊容は、 この意味で深層的事象である感得 形式は表層的作用によって提供されるものと捉える 全体観を方向付ける要因として、様式的な発露の 筆者は美術史で言う様式は深層的作用を反映 神秘体験よって感得される (象) 信仰の表層に顕在化 には、 様式面の解

るものではない。

即述の川野氏も指摘されているが、感得された尊容の図像的

うに感得像として伝わる例もあるが、換言すればそれは黄不動 認識される余地がある。勿論感得譚を伴う場合は黄不動像のよ特異性は、それが規範化されるまでの間のみ特殊な尊容として 教芸術の画期である。 それを容認する手立てとしてのみ感得の語を用いるならば、感 が大きい事柄や環境において、図像との差異は殊更強調される。 の遵守を重んじる密教や、 のみで感得像を説明することは矛盾を孕んでいる。 の尊容が定着=規範化する過程である。 事象として評価すべきで、 き意義を認め得る事象であり、尊像の多様な姿を方向付ける宗 まうのではないか。感得は云わば〈宗教的初発性〉ともいうべ 得体験の意義を埋没させ、また図像の意義をも形骸化させてし たがって逆説的ながら従来のように、 た尊容は造像や図像を介して規範化するものと考えられる。 したがって図像=規範に先立つ創造的な 図像を前提とした逸脱にのみ適応す 浄土変相のように規範的図像の効力 形式的要素·図像的差異 多くの場合、感得され しかし図像

宗教体験に基づいて、文字・言葉という媒体によって伝承した経て膨大な仏典群が編纂されてきた。その中には感得のような宗教発生と同時に在るものではない。特に仏教では長い期間をられるが、多くの宗教が有する文字化されたいわゆる聖典類は、ところで経典は無仏の時代において如法としての意義が求め

例もあろう。仏典の整理や教義の研鑽が長く行われてきたよう例もあろう。仏典の整理や教義の研鑽が長く行われてきたようのもあろう。仏典の整理や教義の研鑽が長く行われてきたよう。人造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく造像の脈がある一方、時代や地域を越え、時々に感得されたく、実践的宗教活動の流れている。

## ⑤感得概念の大局化―規範性と創造性をめぐって―

内包している。

内包している。

内包している。

のと考えられる。すなわち〈宗教的初発性〉を
で形式面において作用するもので、現出する尊容の総体は折々

で形式面において作用するもので、現出する尊容の総体は折々

で形式面において作用するもので、現出する尊容の総体は折々

で形式面においるものと考えられる。すなわち〈宗教的初発性〉を

はのように規範を前提とする場合でも、規範(図像)はあくま

ないように規範を前提とする場合でも、規範(図像)はあくま

ものではない。規範に則ることと、潜在的なイメージソースが影しかしこのことは無意識に反映される知識の影響を否定する

として、両者の比重によって異なる感得の意義を示しておこう。として、両者の比重によって異なる感得の意義を示しておこう。得による宗教的初発性と時々の規範的イメージの錯綜が考慮されなければならない。ここではそれを〈創造性〉と〈規範的イは尊像制作の場におけるテキストや既存の作例などの規範的イ重要である。また観想のように規範に基づく宗教実践、あるい響することは似て非なる過程であり、感得の意義を捉える点で響することは似て非なる過程であり、感得の意義を捉える点で

①新たな尊格・尊容を創出する

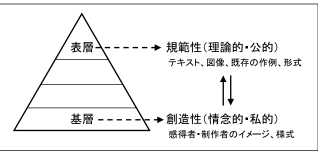
②既存の尊格・尊容を別の尊格・尊容へ読み替える

③同一尊格を規範とは別の尊容に再創造する

変化観音が成立するプロセスに該当する。また日本における神変化観音が成立するプロセスに該当する。また日本における神な化観音が成立するプロセスに該当する。また日本における神な化観音が成立するプロセスに該当する。また日本における神なとして取り込まれたり、仏教内では観音菩薩の変化身として取り込まれたり、仏教内では観音菩薩の変化身として取り込まれたり、仏教内では観音菩薩の変化身として取り込まれたり、仏教内では観音菩薩の変化身として取り込まれたり、仏教内では観音菩薩の変化身として取り込まれたり、仏教内では観音菩薩の変化身として取り込まれたり、仏教内では観音菩薩の変化身として取り込まれたり、仏教内では観音菩薩の変化身として取り込まれたり、仏教内では観音菩薩の変化身としている。また日本における神を化観音が成立するプロセスに該当する。また日本における神を化観音が成立する。また日本における神を化観音が成立するプロセスに該当する。また日本における神を化観音が成立するプロセスに該当する。また日本における神をといる。

仰の実態として複眼的に把握されよう。 世利益的信仰が認められる。これらは二律背反的に作用する信 述のように規範はあくまで部分や形式において一面的に作用す の差異以外については、〈規範性〉の支配するところが大きい。 との差異によってその特異性が見出される。逆に言えば規範と 仏習合も②の事例として把握されよう。 して公的な目的が成仏であるのに対し、 古代の事例において二重基準を一概に否定することはできない。(ધ) るものと考える。また宗教といういわば非合理的な世界、 て従来理解されてきた事例を含むものであり、規範的イメージ 〈規範性〉が公的側面をもつ信仰の表層であるのに対し、 なお は信仰の深層として私的側面をもつ。 〈創造性〉と 〈規範性〉 は相矛盾する性質であるが、 図 1 深層ではより私的な現 そして③が感得像とし 例えば仏教の表層と 特に 前

る。 信仰の深層であり私的側面をもつが、 大きな要素として複雑に絡み合う。 に自由な幅をもつのと同時に、 る仏教美術には、 おける広義の感得像概念に転換する。さらに人間の手が介在す れぞれの状況でそのイメージが具現化されたとき、仏教美術に 以上は大局的な感得の解釈を試みたものであるが、①~③そ 云わば 〈芸術的初発性〉 制作者の感性に起因する芸術的 であり、 制作者には豊かな表現の幅があ 前述のように 感得者のイメージが個々 美術史が言及する重要な 〈創造性〉 〈創造性〉 が は



側面である。 要素である。 術の多様化を促す要因として、重層的に信仰の基層に混在する 感得者による〈宗教的初発性〉とともに、 それらが絶妙なバランスで造形化されたとき、 図 1 「表層と基層」 仏教美

像は宗教芸術としてより昇華されるだろう。

宗教的産物の芸術性については信仰上の観点から議論も予想

必要がある。 れる制作者・拝観者たちの人間的感情の発露も合わせて捉える としても、 的価値観によって生じる分別であろう。制作者は畏敬の念をも 象と観るか、 めには、 り強く印象されるだろう。尊像を信仰の実態として理解するた されるが、 って宗教的理想美や威相の造形を目指し、また拝する側の感覚 芸術は人間の手が介在する情操的行為である。尊像を鑑賞の対 純粋に教義に還元できる事項に加え、造形表現に託さ 礼拝対象が魅力や威厳を具えることで彼等の眼によ 信仰の実体として展開する様々な側面のうち、 信仰の対象として礼拝するかの認識の差は、 近代

初発性〉 覚の発現として、尊像の表現の中に感得的なイメージ〈宗教的 の実証も至難を極めるだろう。したがって我々は宗教的造形感 者や制作者を明確にすることは困難であり、感得体験から作例 感得者の指示によって別の者の手で造形される場合が想定され それは感得像の造形化に際し、感得者が直接造形化する場合と、 までのイメージ伝達の過程、 の美的水準のものさしで量ることは出来ない。 ることである。前者の場合、当然ながら現代的価値観による通常 〈感得者→制作者→尊像〉 本節の最後に留意すべき事項として以下の点を挙げておく。 を汲み取ることが必要となる。 〈感得者→制作者→尊像→模刻〉など 例えば 〈感得者=制作者→尊像〉 また実際に感得

### 感得像の造形精神

#### ①黄不動感得譚

精神の在りようを探ることにする。 では感得像とそれを取り巻く人間の関わり方に眼を向け、 のか、またそれはどのようにして造形に反映されるのか。 感得像に示される〈宗教的初発性〉とは如何にして得られる

告や夢告はその例として指摘されている。 する事象として把握されよう。 得も、冥界の存在である神仏と、 他界である。 空間的次元とは異なる距離観で現世 きによって一定の回路をもつ場面、 ることのない、あるいは出来ない世界(領域)であり、 て神仏の存在する冥界-⟨冥─顕⟩の対概念を援用する。すなわち我々の住む顕界に対し なお特定の尊格や信仰から距離を置くため、 しかし冥界と顕界の隔たりは何らかの宗教的手続 -それは通常の生活においては感知 顕界の存在である人間が接触 〈冥―顕〉 (顕界)との隔たりをもつ 本稿の主題である感 の接触があり、霊 以降、 便宜的 時間

概念であり、 拠るが、これまで述べたように感得はより巨視的に把握される (延暦二)年という撰述時期を鑑みれば、この伝記は平安前期頃 また感得の状況を確認できる希少な例として黄不動感得譚に 本例もあくまでその一端と捉える。さらに九○二

よる感得体験の状況を確認しよう。の精神性(心性)に基づく感得観の一事例である。では円珍に

密之微奥、為衆生之舟航」という発言にその一端が窺える。そ密之微奥、為衆生之舟航」という発言にその一端が窺える。それの中では不動明王の「我愛念法器、故常擁護汝身、須早究三川珍の宗教的資質については改めて確認する必要もないが、記言体的な行為である。またその時間帯は昼であり、昼=顕・夜主体的な行為である。またその時間帯は昼であり、昼=顕・夜主体的な行為である。またその時間帯は昼であり、昼=顕・夜主体的な行為である。またその時間帯は昼であり、昼=顕・夜主体的な行為である。またその時間帯は昼であり、日珍の宗教的資質については改めて確認する必要もないが、記門珍の宗教的資質については改めて確認する必要もないが、記別の中では不動明王の「我愛念法器、故常擁護汝身、須早究三郎の中では不動明王の「我愛念法器、故常擁護汝身、須早究三郎の中では不動明王の「我愛念法器、故常擁護汝身、須早の四路を本例では顕界において座禅(瞑想)を行い、冥界への回路を本例では顕界において座禅(瞑想)を行い、冥界への回路を

ある。 遇、これが感得の特筆すべき点であり観想などの類似する概念 うことである。 のような尊格 仏)との交流をはかったのは円珍でありながら、その対象がど が不動明王であることを認識していない。 や行為と異なる特性であることは、これまで述べてきた通りで た尊格・情景をイメージしたのではない。未知なる神仏との遭 ち冥界と顕界が接触した瞬間であるが、この時点で円珍は金人 れらの内容は単なる空想的な出来事ではなく、 いう高僧が体験した宗教的事実として認めることが前提となる。 次いで円珍和尚の眼前に忽然と金人が現れる。感得、 (尊容) であるのかは予測不可能であった、 仏教修法としての観想のように、予め規定され つまり冥界(=神 あくまで円珍と すなわ とい

忽然と出現した金人、すなわち後に金色不動明王であること忽然と出現した金人、すなわち後に金色不動明王であることとの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍の官はいうまでもなく眼であるが、この瞑想中の出来事は円珍の音はいうまでもなく眼であるが、この瞑想中の出来事は円珍ので中で展開された宗教体験であろう。このとき円珍の眼前(心中)の感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現実世界を見ているのではない。仮に円珍のの感覚器官として現まります。

の問いかけが冥界へ伝わったことも認められる。ら発せられる聴覚的情報を受け取ることができ、逆に顕界から明王をとらえていただろう。さらに一連の問答によって冥界か眼が開いていたとしても、その眼は重層的に冥界たる金色不動

はなく、 性にもあらためて注視すべきであろう。これによって感得像の という特殊な尊容を伝えるものであるが、 ジを具現化したものが感得像であり、 身で感受してイメージを体得する。この冥界(神仏)のイメー 我々は宗教的事象から非合理性を排除してその実態を理解する 造形精神は支えられている。 体験に基づく独自性の自覚がある。 ことはできない。 に対する冥界からの顕現であり、 宗教体験をしただろう。感得とは顕界からの能動的な働きかけ 然このような神秘体験の内実に迫るのは困難であるが、 精神的高揚の中で全神経を通し全身で神仏と対峙して、 円珍は単純に無機的イメージを想起したので 感得者はその示現の奇蹟を全 本例は金人・金色不動明王 その尊容に対しては宗教 感得体験を認める心

像の制作事情と機能について触れておこう。いるように画工が造形作業を担う。次はこの点を踏まえ、感得いるように画工が造形作業を担う。次はこの点を踏まえ、感得加えて黄不動感得説話では「即令画工図写其像」と記されて

## ②感得者・制作者・拝観者の位置

得者を通して間接的に神仏の姿を知る。 という行為が布教的な観点から想定される。 が得た神仏の尊容を造形化し、 得者が直接制作者として造形化する可能性があることは前述の 挙げられる。黄不動感得譚では「画工」が登場しているが、感 動明王であると認識する前から「金人」として意識されている。 得における「金」という特異な身色は、 の特徴的な形相がより強く印象されただろう。例えば黄不動感 覚的イメージを記憶・体得する。このイメージは示現した神仏 側から見て視覚的情報を感受し得るもので、 感得者と神仏の関わり方をみた。これはいわば直接的に両者が を聞く。 る人間は、 である場合を仮定しておこう。感得の第一段階において感得者 とおりである。ここでは便宜的に感得者と制作者が別々の人間 含めた実際のやり取りが可能な段階である。 はオリジナルな体験であり、 接触する〈冥 - 顕〉交流の一次的な段階といえる。感得として このようなイメージを具現化する人間として制作者の存在が いま黄不動感得説話を手掛かりに、感得体験の当事者である 制作者は感得の当事者以外では最も原体験に近く、 感得者からそのイメージを指示され、 神仏と感得者のあいだには問答を 一般民衆に神仏の存在を伝える 円珍が尊格の名称を不 造像には感得者に印 実際に造像に携わ 感得者は神仏の視 その体験は感得者 生の感得体験

として言及される側面であるが、 芸術的に造形をまとめあげただろう。 が優れた芸術家であれば、感得者の意図を汲み取りつつ感性的 付けられた神仏の特徴的な形相が殊に強調されただろう。これ に把握されなければならない。 〈宗教的初発性〉として把握される事柄である。また制作者 宗教芸術として両者は有機的 これは 〈芸術的初発性〉

交流の媒体として感得者以外の人間に神仏のイメージを伝承す 感得の擬似的な経験となろう。 識的に造形化され、感得像からそのイメージを汲み取ることは 姿を間接的に観ることである。感得されたイメージの特徴が意 たりを経ても、感得像を拝することは感得者が遭遇した神仏の 況に置くことができよう。感得像制作から時間的・空間的な隔 者は造形化された感得像を介する三次的な〈冥 作者が感得者を通じて二次的な関係に位置づけられるが、 の我々も含まれる。 消滅しない限り時間的制約を越えて想定され、極言すれば現代 あるのに対し拝観者は一般多数である。 拝する拝観者がいる。感得者や制作者が限られた範囲の人間で 化した神仏のイメージー るものである(図2)。このような理解があってこそ、仏菩薩に これに次ぐ段階として、感得者の指示によって制作者が造形 感得者と神仏の関わりが一次的、次いで制 すなわち感得像を、 その意味で感得像は さらにこれは感得像が 信仰対象として | 顕/ 〈冥―顕〉 交流の状 拝観

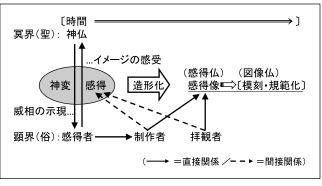


図 2 「感得体験とイメージの伝達」

しようとする際の規範として、 見えようとする手立てとして、 の造像や壁画制作の意味もあらためて見直されよう。 前述のような観想 密教においては諸尊を観じ合 (観像) 0)

8

### ③神仏顕現の奇跡と表現

感得の可能性を見出すことが出来る。

「感得像は顕現した神仏の個性や存在感をいかに強く表現して感得像は顕現した神仏の個性や存在感をいかに強く表現して感得像は顕現した神仏の個性や存在感をいかに強く表現して感得像は顕現した神仏の個性や存在感をいかに強く表現して

図像化、 であっても、 性はあくまで規範を前提とした説明であり、 的な材料は皆無に等しい。しかし従来指摘される図像上の特異 を解釈しえないことは前述の通りである。宗教的意義を積極的 ルは相対的に少なく、加えて感得像であることを裏付ける客観 発性は薄れてゆくのが常であろう。おそらく感得像のオリジナ る造形表現は、感得像の系譜として広義に解釈されよう。 に認めるならば、仮にオリジナルの感得像から段階を経た作例 ついては事情が複雑である。模刻とは複製であり、思想的には 方、 芸術的には形式化を伴い、 原初の感得像とそれが模刻されて伝わる場合の解釈に 原初に感得された神仏顕現のイメージを強く伝え 段階を経て原像が有した初 それのみで感得像

た尊像とは本質的に異なる造形態度といえるだろう。れてくる様を表現した例であった。特に古密教や山岳修験などれてくる様を表現した例であった。特に古密教や山岳修験などの実践的な信仰の場、理論体系化された教義の影響が少ない土意的な環境において感得像の意義は特に考慮される。それは記念碑的に、あるいは信仰の象徴として、永遠のかたちを目指し念碑的に、あるいは信仰の象徴として、永遠のかたちを目指した尊像とは本質的に異なる造形態度といえるだろう。

#### おわりに

公女では見思り丁あことので送礼して引ぎて、耳ぎてして思より広範な感得像の解釈を試みた。の多い感得像について、本稿では感得概念を大局的に捉え直し、の多い感得像について、本稿では感得概念を大局的に捉え直し、

の局面において、思想的にも造形的にも大きく作用し得る事象的に肯定される基層概念と考えられた。それは規範的イメージ的に肯定される基層概念と考えられた。それは規範的イメージ的に肯定される基層概念と考えられた。それは規範的イメージ的に肯定される基層概念と考えられた。それは規範的イメージが、合意である。感得される尊容は初発的性質を内包しており、図像体験である。感得される尊容は初発的性質を内包しており、図像体験である。感得される尊容は初発的性質を内包しており、図像体験である。感得される。総じて感得は仏教において潜在識する態度が広く確認される。

ある、

といってよい。顕現は

、また威神力発現の光景を意識し一種の動性をともなり事象であり、

また感得像の造形精神は神仏顕現の奇跡を具現化することに

たち現われてくる瞬間の奇跡、

ものとなるだろう。
ものとなるだろう。
ものとなるだろう。
はのとなるだろう。
を様式的側面に見出すことにより、感得像の解釈はより広範なな。感得者や制作者が籠める感得的イメージを、尊像の全体観る。感得者や制作者が籠める感得的イメージを、尊像の全体観る。
を様式的側面に見出すことにより、感得像の解釈はより広範なである。すなわち感得は〈宗教的初発性〉によって評価される

して本稿を締めくくることにする。を開く観点となるであろうことを付し、これを継続的な課題と〈感得〉と〈神変〉が一種の相関概念を形成し、仏教美術の地平され、筆者は仏教的な表象として神変思想を軸に考えている。ものでる。一方でそれに応じる=感応する神仏側の作用が想定ものでる。一方でそれに応じる=感応する神仏側の作用が想定

#### Ì

- 1)神変の基礎的な理解としては「佛菩薩等が衆生教化の為にその身上に示現する種々不可思議の変異を云う」(『望月佛教大辞典』「神変」項)などを参照。これに関連し、筆者は密教図像学典』「神変」項)などを参照。これに関連し、筆者は密教図像学教図像。第二九号に掲載の予定。
- 鉄盤絲」の標語のうち、「屈鉄」と「盤絲」がそれぞれ別の筆法画家尉遅乙僧の画風として張彦遠『歴代名画記』に示される「屈2) 法隆寺金堂旧壁画などにみられる肥痩のない均一な線。西域

ている。 大師伝の研究』(吉川弘文館、一九八九年)にそれぞれ収録され二系統が伝わる。前者は『続群書類従』、後者は佐伯有清『智証 3

『天台宗延暦寺座主円珍和尚伝』は旧曼殊院本と東寺古写本の

- 一九五五年) 一九五五年) (4) 佐和隆研「不動明王像の研究」(『密教美術論』便利堂
- (5) 前掲書籍(註4)九八頁
- 6 告—」(園城寺編『秘仏金色不動明王画像』朝日新聞社、二〇〇一 年)、安嶋紀昭「秘仏金色不動明王画像―修理経過と研究調査報 紀昭「金色不動明王画像の研究―根本像と曼殊院本―」(『東京 黄不動像(『仏画の鑑賞基礎知識』至文堂、一九九一年)、安嶋 紺野敏文「密教図像と造像―円珍感得の園城寺黄不動明王画像 化と展開」(『総覧 不動明王』大本山成田山新勝寺、一九八四年)、 り。田中一松「園城寺黄不動尊の画像」(『国華』八二七号、 年)、柳沢孝「園城寺国宝金色不動明王画像(黄不動)に関する 不動尊の造形的環境―」(『仏画の造形』吉川弘文館、一九九五 国立博物館紀要』二九号、一九九四年)、泉武夫「図像の力―黄 について―」『哲学』八九号、一九八九年)、有賀祥隆「園城寺 一九六一年)、中野玄三『画像不動明王画像』(同朋舎出版) 一九八一年)、佐和隆研・頼富本宏「不動明王の表現 園城寺不動明王画像(黄不動)に関する主な論考は以下の通 像容の変

二〇〇五年)など。 新知見―不動明王画像修理報告―」(『美術研究』三八五号、

- 7) 例えば渡辺照宏『不動明王』(朝日新聞社、一九七五年)
- (8) 例えば佐伯有清『円珍』(吉川弘文館、一九九○年)
- (10) 森雅秀『仏のイメージを読む(マンダラと浄土の仏たち』(大士還暦記念論集 仏教美術と歴史文化』法蔵館、二〇〇五年)(9) 森雅秀「感得像と聖なるものに関する一考察」(『真鍋俊照博

法輪閣、二〇〇六年)

- 11) 例えば黄不動と同じく円珍感得伝承をもつ高野山明王院不動明王 明王二童子像(赤不動)、また感得と特化して語られる不動明王 明王二童子像(赤不動)、また感得と特化して語られる不動明王 明王二童子像(赤不動)、また感得と特化して語られる不動明王 11) 例えば黄不動と同じく円珍感得伝承をもつ高野山明王院不動
- (12) その観点については井上正「日本彫刻史の編年と 。感得像、」「GENESIS」 第六号、二〇〇二年)などに示されている。なお概念―とくに一木彫成像について―」(『京都造形芸術大学紀要概念―とくに一木彫成像について一」(『京都造形芸術大学紀要を、第二十号、一九九八年)や、同「仏教美術研究の基礎(12) その観点については井上正「日本彫刻史の編年と 。感得像、」
- どに詳しい。は同『古佛[彫像のイコノロジー]』(法蔵館、一九八六年)なは同『古佛[彫像のイコノロジー]』(法蔵館、一九八六年)な術新潮』一月号、一九九一年)など、個別の作例分析について)。霊木化現仏の概要に関しては井上正「霊木化現仏への道」(『芸)
- 位相―」(安藤佳香編『不動明王像造立一千年記念誌』東福寺塔) 川野憲一「図像と感得の間で―東福寺同聚院不動明王坐像の

動明王坐像の造形─」(『美学・芸術学』第二四号、二○○九年)動明王坐像の造形─」(『美学・芸術学』第二四号、二○○九年)、「感得された"力"─正智院蔵木造不頭同聚院、二○○六年)

- ) 前掲書籍(註15、川野二○○六)
- 『密教大辞典』第一巻 増訂版(法蔵館、一九六八年)

17

- ) 『密教辞典』(法蔵館、一九五七年)
- 一九七三年) 一先七三年(世界聖典刊行協会)
- (20) 『広説仏教語大辞典』上巻(東京書籍、二〇〇一年
- (1) イメージという用語については「姿・形・像・映像・心象などの意。われわれの心の中に描かれる人や事物や感覚的映像をさし、主として視覚的なものをいうが、視覚以外の感覚的心象をもいう。……本来は直接の外的刺激によらないで意識に現れた直感的な内容をさす……」(『Japonica 大日本百科事典』第一た直感的な内容をさす……」(『Japonica 大日本百科事典』第一た直感的な内容をさす……」(『Japonica 大日本百科事典』第一た直感的な内容をさす……」(『Japonica 大日本百科事典』第一た直感的な内容をされている人の中に描かれる人や事物や感覚的映像をどの意。われわれの心の中に描かれる人や事物や感覚的映像をに留意しておく。
- (22) 泉武夫「青不動―画像と行法をめぐる形と意味」(『講座日本

美術史』第三巻、東京大学出版会、二〇〇五年

- (『南都佛教』第二○号、一九六七年)。本文中の引用はこの論考(3) 肥塚隆「瞑想と造形─インド美術における一つの基礎概念─」
- 一九八一年)、同「観仏から造仏へ」(『日本仏教学会年報』第して―」(『西義雄博士頌寿記念論集 菩薩思想』大東出版社、同「仏教美術における菩薩思想―観想行とその造型化を中心と中心として―」(『日本佛教學會年報』第四三号、一九七八年)、24) 清水乞「インド宗教儀礼と造型―『サーダナ・マーラー』を

- 六三号、一九九八年)など。
- 関連して―」(『仏教芸術』一二二号、一九七九年)25) 宮治昭「ストゥーパの意味と涅槃の図像―仏教美術の起源に
- 7~ 13月3「見なごよいご」 こうきょうさん ひ引刀 一律文献などにみられる古層の仏伝テキストが留意される。26) 仏伝の成立についてはなお議論が交わされるようであるが、
- が想定する仏教の深層的動向として把握される。 (『仏教学研究』第二四号、一九六七年)。 氏が指摘する「三十二行、数学研究」第二四号、一九六七年)。 氏が指摘する「「三十二分) 山田明爾「観仏三昧と三十二相―大乗実践道成立の周辺―」
- (28) 仏教美術研究で「インド風」として言及される様式的側面。
- (29) 前掲拙稿 (註1)
- 31) 大南龍昇「見仏―その起源と展開―」(『大正大学研究紀要が成立したという。
- 経』『観仏三昧海経』など観想と説く経典群。(32) 五世紀前半に漢訳されたとされる『観無量寿経』『坐禅三昧
- 源』岩波書店、一九六七年)を参照。(3) 観仏と観像についは高田修「観仏・観像と造像」(『佛像の起
- (詳しい。34) 観仏三昧のプロセスについては前掲論文(註12、清水一九九九)

- 号、一九九五~一九九六年)など。不浄観想図―(上・中・下)」(『仏教芸術』二二・二二三・二二六不浄観想図―(上・中・下)」(『仏教芸術』二二・二三・二二六不浄観想図―(仏教芸術』一七六号、一九八八年)、宮治昭 「トルフ3) 久野美樹「中国初期石窟と観仏三昧―麦積山石窟を中心とし
- (36) 平川彰編『佛教漢梵大辞典』(霊友会、一九九七年)、四九七
- (37) 『漢訳対照梵和大辞典』(鈴木学術財団、一九六四年)一〇三日・一二六六頁~。動詞 Vrt の使役形で「表わす」「示す」などの意)と nir(=生ずる、起きる、生産されるなどの意)が接続の意)と nir(=生ずる、起きる、生産されるなどの意)が接続した語。
- 因縁。造作種種身語意業。由此感得欲爲根本業異果」など。(38) 例えば『大般若波羅蜜多経』「善現言。舍利子。有情顛倒煩惱
- 巻第二号、二○○六年)などが参照される。 鍋俊照「仏教図像の表現と理論」(『印度学仏教学研究』第五四号、至文堂、一九七○年)、前掲論文(註6、泉一九九五)、真多、図像の意味については、浜田隆「図像」(『日本の美術』第五五
- (4) 前掲論文 (註15、川野二○○六) など。
- 二〇〇三年)などにその観点が示されている。本稿に付した概(『日本仏教の射程 思想史的アプローチ』所収 人文書院、の講義(大学院)を参考としたが、同「日本仏教思想史の深層」4) 表層と深層による事象の把握については佛教大学池見澄隆氏
- 訳『十一面神呪心経』、不空訳『十一面観自在菩薩心蜜言念誦儀地瞿多訳『十一面観音神呪経』(『陀羅尼集経』巻四所収)、玄奘紀) 十一面観音関係の経典は耶舎崛多訳『十一面観音神呪経』、阿

念図も氏の着想をもとにした。

**軌経』の四訳があり、本稿では最も早く訳出された耶舎崛多訳** 

- 十一面観音像には一六○㎝を超える像が百例を超え、四○㎝を を求めないまでも等身大以上の像はこれに反する。国指定の 基準とすればその数は大半を占める。 像高一尺三寸(約四○㎝)という規定に関して、厳密な一致
- $\widehat{45}$   $\widehat{44}$ 『大正図像』四、図像 No. 一四四(『覚禅鈔』巻四十四)
- 『大正蔵経』二十—一五一—上
- $\widehat{46}$ り込まれるなど。 例えばインド神話の創造神ブラフマンが梵天として仏教に取
- ど神話学的観点の研究に喚起される内容がある。 Ⅰ』・同『観音変容譚─仏教神話学Ⅱ』(法蔵館、二○○二)な 本文中②の着想は、彌永信美氏『大黒天変相―仏教神話学
- 41) と同様。 二重基準(ダブルスタンダード)の認識についても前掲(註
- はなく一種の事実性が認められる。 例えば『日本霊異記』中巻第二十縁など、夢は単なる空想で
- 50 前掲(註3)

(くまがい たかふみ 特別研究員)

二〇一〇年十一月二十六日受理

**\Summary** 

A Study of "Kantoku-zo": On the Meaning of "Kantoku" and Religious-Artistry

KUMAGAI Takafumi

Kantoku-zo (感得像) is characterized so far by an iconographic difference. It tried to catch the concept of Kantoku in the general situation, and the interpretation of a wide Kantoku-zo was tried in this thesis. That is, the meaning of Kantoku is a religious, first characteristics. It is not deviating to which the icon is required. Kantoku-zo has individuality by the image that those who meditate create and the artist who concretely forms it. Therefore, it is necessary to refer Kantoku-zo from a style viewpoint that starts richly expressing individuality.

Key words: Kantoku-zo, Mystery experience, Icon, Model, First characteristics